# วิธีการสร้างความรู้

การจัดการความรู้ บุบบองจากปรัชญา Tacit Knowledge MEDITATIONS ON FIRST PHILOSOPHY การจัดการความรู้ : คืนฐานและการประชุกศ์ใช้ สำนักบริหารงานการศึกษานอกโรงเรียน สำนักงานปลัดกระทรวงศึกษาธิการ กระทรวงศึกษาธิการ

สำนักบริหารงานการศึกษานอกโรงเรียน สำนักงานปลัดกระทรวงศึกษาธิการ โทร. 0-2281-6364, 0-2281-6461, 0-2628 5068-72 สายด่วน กศน. 1660 http://www.nfe.go.th

# วิธีการสร้างความรู้

(Methodology of Knowledge Creation)

อิกุจิโร นาโนกะ Ph.D. ศาสตราจารย์

คณะบัณฑิตวิทยาลัยยุทธศาสตร์องค์กร มหาวิทยาลัยฮิโตสุบาชิ ศาสตราจารย์แห่งความรู้ดีเด่นรางวัลซีรอกซ์ มหาวิทยาลัยแคลิฟอร์เนีย วิทยาเขตเบริกเลย์

โนโบรุ คอนโนะ
ประธานและซีอีโอ
บรรษัทคอลัมน์
ศาสตราจารย์รับเชิญ
บัณฑิตวิทยาลัย มหาวิทยาลัยทามะ

แพทธิก ไรน์โบลเลอร์ Ph.D.
คณะวิทยาการจัดการรอตเตอร์ดัม
มหาวิทยาลัยเอราสมุส รอตเตอร์ดัม



#### คำนำ

สำนักบริหารงานการศึกษานอกโรงเรียน ได้จัดทำหนังสือเล่มนี้ขึ้นโดย การแปลเอกสารต้นฉบับภาษาอังกฤษ เรื่อง Methodology of Knowledge Creation ของProf. Dr. Ikujiro Nonaka ผู้เป็นเจ้าของแนวคิดเกี่ยวกับ วิธีการ สร้างความรู้ SECI (เชกิ) อันเป็นพื้นฐานสำคัญของการสร้างความรู้ขององค์กร และเนื่องด้วยศาสตร์ที่ว่าด้วยความรู้ทั้งมวล คือ ศาสตร์แห่งปรัชญา ซึ่งเป็นเรื่องที่ ค่อนข้างเข้าใจยาก ต้องใช้เหตุผลคิดค้นเพื่อให้ได้มาซึ่งความรู้และความจริง ดังนั้น เนื้อหาในเอกสารเล่มนี้จึงได้บรรจุแนวคิดสำคัญของนักปรัชญาไว้ด้วย แม้ว่าจะเป็น เรื่องที่ค่อนข้างยากและซับซ้อน แต่ก็มีคุณค่ายิ่งต่อการทำความเข้าใจ อันจะก่อ ให้เกิดความตระหนักถึงคุณค่าสติปัญญาของมนุษย์ในองค์กร ที่ถือเป็นสินทรัพย์ ที่มีค่ายิ่งในการขับเคลื่อนองค์กรให้ถึงเส้นชัยแห่งความสำเร็จ ท่ามกลางกระแส ของการแข่งขันและการเปลี่ยนแปลงในสังคมโลกปัจจุบัน

อย่างไรก็ตาม สาระทั้งหมดในเอกสาร เรื่อง วิธีการสร้างความรู้ ที่ได้ จัดแปลนี้ มิได้มีการนำเสนอสาระทั้งหมด แต่ได้ปรับย่อสาระ ถ้อยคำภาษา รวมถึงการจัดลำดับของเนื้อหาสาระใหม่ เพื่อให้น่าสนใจและศึกษาได้ง่ายขึ้น โดย แบ่งเนื้อหาหลักๆ ออกเป็น 3 ตอน ประกอบด้วย ปรัชญาในฐานะที่เป็นพื้นฐาน ของความรู้ วิธีการสร้างความรู้ตามศาสตร์แห่งปรัชญา และการนำความรู้ สู่การปฏิบัติ เพื่อก้าวสู่ยุคของผู้ปฏิบัติงานที่ใช้ความรู้และทักษะเป็นฐาน ในโอกาสนี้ สำนักบริหารงานการศึกษานอกโรงเรียนขอขอบคุณ ดร.Nonaka เป็นอย่างสูง ที่ได้อนุญาตให้มีการแปลเอกสารดังกล่าวเป็นภาษาไทย ด้วยความมุ่งหมายที่ จะเผยแพร่ความรู้ที่เป็นประโยชน์นี้ให้ขยายออกไปในวงกว้าง โดยเฉพาะในกลุ่ม ผู้บริหารรุ่นใหม่ที่เล็งเห็นถึงความสำคัญขององค์กรความรู้อันเป็นรากฐานแห่ง ความสำเร็จในสังคมโลกปัจจุบัน ซึ่งเปลี่ยนผ่านจากโลกแห่งยุคข่าวสารข้อมูลเป็น ยุคสังคมความรู้



# สารบัญ

|                                                                     | หน้า  |
|---------------------------------------------------------------------|-------|
| คำนำ                                                                |       |
| บทสรุปสำหรับผู้บริหาร ก                                             | า - ข |
| ตอนที่ 1 : ปรัชญาในฐานะที่เป็นพื้นฐานของความรู้                     | 1     |
| <ul> <li>ความเชื่อที่จริงแท้เที่ยงธรรม</li> </ul>                   | 2     |
| • พลาโต (427 - 347 ก่อนคริสตกาล)                                    | 4     |
| <ul> <li>เดส์คาร์ตส์ (1596 -1650)</li> </ul>                        | 7     |
| • ดิวอี้ (1859 – 1952)                                              | 12    |
| • นิชิด้ำ (1870 – 1945)                                             | 17    |
| • เฮเกล (1770 - 1831)                                               | 22    |
| ตอนที่ 2 : วิธีการสร้างความรู้ตามศาสตร์แห่งปรัชญา                   | 27    |
| <ul> <li>การแบ่งประเภทวิธีการสร้างความรู้</li> </ul>                | 28    |
| <ul> <li>ความรู้แบบฝังลึก (Tacit) และความรู้</li> </ul>             |       |
| แบบประจักษ์ (Explicit)                                              | 29    |
| • รูปแบบการสร้างความรู้                                             | 32    |
| <ul> <li>การสร้างความรู้เพื่อการดำรงชีวิต</li> </ul>                | 38    |
| • กระบวนการพลวัตของวิภาษวิธี                                        | 41    |
| ตอนที่ 3 : การนำความรู้สู่การปฏิบัติเพื่อก้าวสู่ยุคของผู้ปฏิบัติงาน | j     |
| ที่ใช้ความรู้และทักษะเป็นฐาน                                        | 49    |
| • "ปรัชญา" กับการบริหารจัดการ                                       | 51    |
| <ul> <li>ยุคของผู้ปฏิบัติงานที่ใช้ความรู้และทักษะเป็นฐาน</li> </ul> | 53    |
| • ความเสื่อมของสติปัญญากำลังคุกคามเศรษฐกิจชั้นนำ                    | 56    |
| • การคิดในระดับที่สูงขึ้นถือเป็นเรื่องจำเป็น                        | 58    |
| • บทส่งท้าย                                                         | 62    |

# สารบัญตาราง

|                                                              | หน้า |
|--------------------------------------------------------------|------|
| ตาราง                                                        |      |
| 1. วิธีการสร้างความรู้ของพลาโต เดส์คาร์ตส์ นิชิด้า และดิวอื้ | 28   |
| 2. การเปรียบเทียบความรู้แบบฝังลึกและความรู้แบบประจักษ์       | 30   |

# สารบัญรูปภาพ

|                                                   | หน้า |
|---------------------------------------------------|------|
| รูปภาพ                                            |      |
| 1. เอกภาพของนามและรูปในแนวคิดแบบตะวันออก          | 20   |
| 2. รูปแบบทั่วไปของการสร้างความรู้ หรือ SECI Model | 33   |
| 3. รูปแบบของการสร้างความรู้และวิธีการสร้าง        |      |
| ความรู้ตามปรัชญา                                  | 36   |
| 4. รูปแบบการสร้างความรู้แบบวิภาษวิธี              | 42   |



### บทสรุปสำหรับผู้บริหาร

หนังสือเล่มนี้ กล่าวถึงศาสตร์แห่งปรัชญาที่ก่อให้เกิดองค์ความรู้ และความจริงในหลากหลายวิธีการ ระเบียบวิธีการสร้างความรู้ และการจัดการความรู้แบบใหม่ เนื่องจากการเปลี่ยนแปลงพื้นฐานของการ ผลิตเชิงเศรษฐศาสตร์และสิ่งที่เกิดขึ้นจากการจัดการ และโดยที่ เศรษฐศาสตร์การผลิตทุกวันนี้ เราไม่ค่อยอธิบายด้วยหลักการเดิม (เชิงทุน ที่ดิน และแรงงาน) อีกต่อไป ทรัพยากรที่สำคัญที่สุดคือ ความรู้ คุณภาพของความรู้ได้ขับเคลื่อนประเทศเล็กๆ เช่น สิงคโปร์ ไอซ์แลนด์ เดนมาร์ค หรือ ฟินแลนด์ให้ขยับขึ้นไปอยู่ในระดับต้นๆ ของ เศรษฐกิจโลกทุกวันนี้ที่มีการแข่งขันกันอย่างดุเดือด

การจัดการความรู้แบบใหม่ (Knowledge Management) เป็นปัจจัยสำคัญในการก่อให้เกิดความแตกต่างในการผลิตทางเศรษฐกิจ และถือเป็นกุญแจสำคัญในการอธิบายวิวัฒนาการของการพัฒนาทาง เศรษฐกิจและช่องว่างของรายได้ ทรัพย์สินและความเป็นอยู่ ความแตกต่าง ทางการผลิตช่วยอธิบายในเรื่องต่างๆ เช่น โลกที่พัฒนาแล้ว และโลก ที่กำลังพัฒนา โลกที่กำลังถอยหลังและโลกที่กำลังเจริญเติบโต ความ แตกต่างทางการผลิตยังช่วยอธิบายความแตกต่างระหว่างองค์กร ที่ กำลังเติบโตและกลุ่มที่นิ่งอยู่กับที่ อะไรคือองค์ประกอบที่ทำให้การผลิต เหล่านี้แตกต่างกัน แน่นอนในการเพิ่มผลผลิต เงินทุนและสินทรัพย์ด้าน กายภาพเป็นปัจจัยสำคัญ แต่กลุ่มองค์กรต่างๆ ก็มักเริ่มต้นมาจาก เงินทุนจำนวนไม่มาก และก็มักละลายเงินทุนเป็นจำนวนมากไปกับการ เพิ่มผลผลิตที่ไร้ผล บางบริษัทมีสินทรัพย์ที่มองเห็นได้มากมายแต่

ก็ประสบปัญหาจากผลผลิตต่ำ ผู้เขียนจึงได้อยากเสนอแนะว่าวิธีการ สร้างและการใช้ความรู้ต่างหากที่เป็นกุญแจสำคัญในการเพิ่มผลผลิต

ในศตวรรษที่ 21 ความรู้กลายเป็นสินทรัพย์ที่สำคัญที่สุดของ องค์กรหรือหน่วยงาน แต่วิทยาการการจัดการทุกวันนี้ถูกพัฒนาขึ้น สำหรับภาคอุตสาหกรรม ที่เห็นกันอยู่เสมอคือมักเน้นกันที่วิธีเพิ่มขีด ความสามารถของพนักงานในระยะเวลาสั้นๆโดยใช้ทรัพยากรทั่วไป (เงิน วัสดุ ฯลฯ) วิธีการที่เกี่ยวข้องในการผลิตในวงการอุตสาหกรรม ทำอย่างไรจะใช้ทรัพยากรอย่างคุ้มค่าและเพิ่มระดับคุณภาพของผลผลิต วิธีการเดียวที่จะประสบความสำเร็จระยะยาวบนฐานเศรษฐกิจเชิง ความรู้นี้ จำเป็นต้องอาศัยผู้ปฏิบัติงานที่ใช้ความรู้และทักษะเป็นฐาน (Knowledge Worker) ในการเพิ่มผลผลิต

ความรู้เป็นตัวขับเคลื่อนการผลิตในทุกอุตสาหกรรม ความรู้และ การนำความรู้ไปใช้เป็นตัวกำหนดว่าทรัพยากรต่างๆ สูญเปล่า หรือ ถูกนำไปใช้ในวิถีทางที่มีประสิทธิภาพ วิธีการจัดการแบบเก่าๆ ขาด ประสิทธิภาพเนื่องจากขาดเศรษฐศาสตร์เชิงความรู้ วิธีการจัดการใหม่ๆ กำลังบังเกิดขึ้น การทำความเข้าใจและการนำวิธีการจัดการความรู้ไป ใช้อย่างมีประสิทธิภาพ รวมถึงการสร้างความรู้ขึ้นใหม่ บนพื้นฐานของ ปรัชญาและสังคมศาสตร์ โดยการพัฒนาฐานความรู้ของผู้ปฏิบัติงานที่ ใช้ความรู้และทักษะเป็นฐาน สามารถทำให้ปัจเจกบุคคลและองค์กรต่างๆ เป็นผู้นำได้ในศตวรรษที่ 21 นี้

# ปรัชญา ในฐานะที่เป็นพื้นฐานของความรู้

โดยทั่วไปแล้วมักเข้าใจว่าความรู้เป็นฐานรากของการตัดสินใจ และการตัดสินเป็นแนวทางการกระทำ วิธีการแก้ปัญหา และวิธีในการ เอาชีวิตรอด ความรู้จึงเป็นสิ่งจำเป็นสำหรับชีวิตประจำวัน ความรู้ ไม่ใช่วัตถุหรือความจริงที่จับต้องได้ แต่เป็นตัวบ่งชี้ว่า เราจะเข้าถึงอย่างไร และทำความจริงเหล่านี้ให้บังเกิดผลอย่างไร นอกจากนี้ ความรู้ยังมีพลัง ในการระดมผู้คน ปรัชญาได้พยายามเข้าใจถึงสิ่งเหล่านี้ อะไรคือ ความรู้จริง ในการทำธุรกิจ เราจำเป็นต้องมีความรู้มากขึ้น เช่น ความรู้ ความชำนาญเฉพาะเรื่อง วิธีการบริหารจัดการ มีข้อเขียนมากมาย เกี่ยวกับความสำเร็จในการทำงานหรือการครองตน หลักการค้า การเล่น สินทรัพย์ อย่างไรก็ตามสิ่งเหล่านี้ช่วยเราได้เพียงบางเรื่องในการ แก้ปัญหาเล็กๆ เท่านั้นเอง หาใช่รากฐานความรู้ตามที่ปรัชญาสามารถ ให้แก่เราได้

ประการแรก ควรรู้คำถามเชิงปรัชญา เช่น คนเรามีชีวิตอยู่เพื่อ อะไรซึ่งดูเหมือนว่าไม่เกี่ยวกับการทำธุรกิจ และเราก็เชื่อว่าหากผู้ทำธุรกิจ ไม่ได้ถามคำถามว่า "ทำไมผู้คนจึงซื้อสินค้าของเรา?" อย่างขึ้นใจแล้ว ก็จะไม่ประสบความสำเร็จ การวิ่งตามกำไรไปเรื่อยๆ หรือตามหลักการ ของการแข่งขันนั้น ไม่ทำให้เข้าถึงแก่นลึกของความรู้เชิงปรัชญา

ดูเหมือนเป็นเรื่องผิดปกติและสิ้นท่าเกินไปที่ปรัชญาจะพยายามทำให้เรา เข้าใจว่าปรัชญา คือสิ่งที่เราต้องการมากที่สุดในชีวิตประจำวันและในการ ทำธุรกิจ เป็นเวลาร้อยปีมาแล้วที่ปรัชญาไม่พัฒนาแนวทาง เพื่อเปิดเผย ความรู้ที่เป็นฐานราก สิ่งเหล่านี้ดูเหมือนไม่ง่ายแต่ก็เป็นหัวใจของวิธีการ สร้างสรรค์ความรู้

หากนักปรัชญาเขียนเกี่ยวกับเรื่องพื้นฐานต่างๆ ก็ไม่ควรเขียน ตำราที่ยากๆ แต่ควรเป็นความคิดเห็นทั่วๆ ไป บางทีก็เป็นเรื่องยาก เหมือนกันสำหรับนักปรัชญาที่มีชื่อเสียงที่จะบอกเล่าเกี่ยวกับเรื่องราว ของตน พวกเขาเลือกแสดงออก เพราะว่าพวกเขาต้องการที่จะบอกถึง เจตนาของเขาให้ดีที่สุดเท่าที่จะดีได้ เป้าหมายของภาษาในทางปรัชญา คือ ไม่ใช้ถ้อยคำที่ยาก แต่เพื่อสื่อความหมายซึ่งไม่สามารถแสดงออก หรือทำให้เข้าใจได้ด้วยภาษาที่เราใช้ในชีวิตประจำวัน เพราะเป็นภาษา ที่ใช้เพื่อให้ทราบความหมาย

# ความเชื่อที่จริงแท้เที่ยงธรรม

ในปรัชญาดั้งเดิม ได้นิยามความรู้ว่าเป็น "ความเชื่อที่จริงแท้และ เที่ยงธรรม" ความรู้คือสิ่งที่ผู้รู้แต่ละคน (ผู้ที่ได้รับรู้) เชื่อว่าเป็นจริง (จนกระทั่งในขณะนี้) แล้วอะไรล่ะที่เป็นความจริง ปัญหานี้ คือ คำถาม ที่ปรัชญาพยายามที่จะหาคำตอบ นั่นคือ ทำไมความรู้เกี่ยวกับการสร้าง ความรู้ต้องย้อนกลับไปยังแหล่งความรู้ หรือคือ ปรัชญา

มีข้อเสนอหยาบๆ อย่างน้อย 3 วิธี เกี่ยวกับวิธีการทำสภาพให้ เป็นความจริง แนวทางแรก คือ เมื่อข้อความสอดคล้องกับความเป็น จริง ซึ่งเรียกกันว่าทฤษฎีความสอดคล้อง วิธีการที่สองคือ ข้อความนั้น เป็นจริง เมื่อข้อความภายในและระหว่างข้อความด้วยกัน เป็นเรื่องราว ซึ่งต่อเนื่องกันมาตั้งแต่ต้นจนจบ เราเรียกทฤษฎีนี้ว่า ทฤษฎีความต่อเนื่อง การวิเคราะห์เชิงตรรกใช้ทฤษฎีนี้ วิธีการที่สามคือ เราจะรู้สิ่งใดได้ก็โดย การผ่านทางประสบการณ์เท่านั้นมิใช่ความสอดคล้องกับความจริง หรือ รูปแบบทางนามธรรม วิธีการนี้นิยามความจริงบนพื้นฐานของผลที่ได้ ดังนั้น ความเป็นประโยชน์ จึงเป็นเกณฑ์ในการวัดความเป็นจริงของ ผู้ที่เชื่อในทฤษฎีปฏิบัตินิยม

ปัญหาสำคัญเชิงปรัชญา คือ อะไรคือความจริง ซึ่งเป็นปัญหา สำคัญในการบริหาร/ จัดการในเศรษฐกิจฐานความรู้ หากไม่มีการ ตรวจสอบความสอดคล้อง ความต่อเนื่องและประโยชน์ของความรู้ที่ สร้างสรรค์ขึ้นโดยสมาชิกแต่ละคนในองค์กร ก็จะไม่มีการตัดสินใจที่ ถูกต้องในเรื่องความเที่ยงธรรม ซึ่งต้องดำเนินต่อไปอย่างต่อเนื่องเพื่อ ค้นหาความจริง

เรามักมองปรัชญาว่า เป็นต้นแบบของการศึกษาเชิงวิชาการ นั่นคือ สิ่งที่ห่างไกลจากโลกความเป็นจริงและไม่เหมาะที่จะนำมา ประยุกต์ใช้ในเชิงปฏิบัติ ผู้จัดการที่ทุ่มเทมักจะพูดอยู่เรื่องเดียวกัน คือ งาน ทั้งนี้ อาจเป็นเพราะนักธุรกิจที่ถูกกดดันอยู่ตลอดเวลากับงานประจำ ไม่อยากคิดถึงคำถามว่า เรามีชีวิตอยู่เพื่ออะไร หากเรารู้แล้วจะเป็น ยังไง อย่างไรก็ตามเราเชื่อว่าเศรษฐกิจเชิงความรู้หรือการจัดการเชิง ความรู้นั้น ต้องเผชิญปัญหาพื้นฐานในการค้นหาความรู้มากขึ้น ด้วย เหตุผลนี้เองการตั้งคำถามเกี่ยวกับรากเหง้าทางประวัติศาสตร์ของ ความรู้ จึงเป็นสิ่งจำเป็นในการนำไปสู่ปรัชญา ดังนั้น เรามาสำรวจโลก ของปรัชญากันเถอะ

#### พลาโต (427 – 347 ก่อนคริสตกาล)

โสเครตีส ผู้เรียกปรัชญาว่า กิจกรรมที่รักความรู้ แต่ศิษย์ ของเขา คือ พลาโต ซึ่งเกิดเมื่อ 427 ปีก่อนคริสตกาลในกรีซเป็น ผู้จดบันทึกทุกอย่าง และเป็นนักปรัชญาคนแรกที่พัฒนาองค์ความรู้อย่าง เป็นระบบ โดยได้จัดทำผลงานที่เป็นแนวคิดของโสเครตีสเป็นเอกสาร นัก ปรัชญาอื่นๆ ก่อนพลาโต ได้ให้คำนิยามปัญหาและอธิบายเรื่องของโลก ไว้ ดังนี้ ทาลีส (Tales) ได้กล่าวว่า แก่นแท้ของทุกสิ่งทุกอย่างคือน้ำ และ เฮอราไคลตีส (Heraclites) ยืนยันว่า ทุกอย่างอยู่ด้วยกันแบบผสม ปนเป วิถีของปรัชญา 2 สายคือ เหตุผลนิยม (Rationalism) และ ประสบการณ์นิยม (Experientialism) เริ่มตั้งแต่ 2,400 ปีที่แล้ว โดย มีพลาโตเป็นผู้แทนคนแรกของปรัชญาสาขาเหตุผลนิยม

ทฤษฎีที่มีชื่อเสียงที่สุดของพลาโต คือ ทฤษฎีเรื่อง "ความคิด" (Idea) ความคิด คือ แก่นแท้ของทุกสิ่ง เป็นการดำรงอยู่ที่แท้จริง เมื่อ พลาโตพูดถึงความคิด เขาตั้งใจหมายถึง ความเชื่อในนิรันดร์กาล ความ ไม่เปลี่ยนแปลง ความสมบรูณ์ของจักรวาล อิสรภาพของโลกเกี่ยวกับ ปรากฏการณ์ต่างๆ ความเป็นจริงและสิ่งต่างๆ เรารับรู้ด้วยประสาท สัมผัสทั้งห้า เป็นการสะท้อนความคิด ที่เรียกว่า Eikon หรือ ภาพ ลวงตา สิ่งเหล่านี้เปลี่ยนไปและไม่คงอยู่ มีเพียงความคิดเท่านั้นที่คงอยู่ ชั่วนิรันดร์ไม่เปลี่ยนแปลงและสมบูรณ์ การสืบเสาะความคิดอย่าง ใกล้ชิดในฐานะที่เป็นความจริง ความดี และความงาม คือ วิธีที่แท้จริง ในการสร้างความรู้

ในโลกแห่งความเป็นจริงดูประหนึ่งว่า มีสิ่งต่างๆ มากมายที่คงอยู่ เช่น โต๊ะ แต่โต๊ะก็มีหลายรูปแบบ มีแตกต่างกัน บางโต๊ะดูไม่เหมือนเป็น โต๊ะ ปรากฏการณ์ในความจริงของเรามีสิ่งต่างๆมากมายเปลี่ยนแปลง และสูญหายไปอย่างรวดเร็ว แก่นสำคัญนั้นปรากฏให้เราเห็นในฐานะที่ เป็นโต๊ะ นั่นคือ แก่นแท้ (Essence) สิ่งนี้เองที่พลาโต เรียกว่า ความ คิดหรือ คือ รูปแบบของอุดมคติ หรือต้นแบบในใจของช่างผู้จะประดิษฐ์ สิ่งนั้นๆ ความจริงของเราเป็นภาพลวงตา และสิ่งต่างๆ เป็นเพียงภาพ สะท้อนของสิ่งที่เป็นต้นแบบ ซึ่งคงอยู่ชั่วนิรันดร์ ไม่เปลี่ยนแปลง และ สมบูรณ์ นั่นคือ "ความคิด"

การค้นหาสารัตถะของความรู้เกิดจากเจตคติที่ว่า คนทุก คนสามารถพัฒนาได้ คำถามประเภท "นี้คืออะไร?" "เรามีชีวิตอยู่เพื่อ อะไร?" การติดตามหาแก่นแท้ของสรรพสิ่งนับเป็นเรื่องจำเป็นต่อการ สร้างความรู้ เพราะเป็นการแสวงหาบางสิ่งที่ไม่มีตัวตน ยิ่งไปกว่านั้น "แก่นแท้ หรือ สารัตถะ" หมายถึง อะไรบางอย่างที่สัมผัสไม่ได้ ไม่เป็น รูปธรรม เมื่อเราได้รับรู้บางสิ่งที่เป็นหรือมีอยู่ทั่วๆไปในจักรวาล เช่น ความคิด หรือ รูปร่าง ก็เป็นเรื่องลำบากที่เราจะทำให้คนอื่นๆ ในกลุ่ม ได้รับรู้เหมือนกับเรา แต่ก็เป็นเรื่องที่เป็นได้และจำเป็นอย่างยิ่งยวด เพราะถือเป็นเรื่องสำคัญที่เราต้องค้นหาความคิด ความจริง ความดี และความงาม เนื่องจากความรู้นั้นสามารถให้พลังแก่ชีวิต หาก ความรู้นั้นถูกสร้างขึ้นด้วยวิธีที่นำไปสู่ความจริง ความดี และความงาม ทฤษฎีเกี่ยวกับความคิด เป็นทฤษฎีความรู้หลายชั้น ซึ่งหมุนวนขึ้นบนสู่ บางสิ่งที่เป็นแก่นแท้และเป็นจักรวาล สิ่งนั้น คือ ความจริง

การค้นหาความจริง ความดี และความงาม เป็นวิธีการสร้าง ความรู้แบบดั้งเดิมที่สุดของ พลาโต โดยเริ่มจากเจตคติที่วางรากฐาน โดยอาจารย์ของพลาโต คือ โสเครตีส ผู้ซึ่งเป็นเจ้าของวาทะที่มี ชื่อเสียง: " ฉันรู้ว่าฉันไม่รู้" (I know that I do not know) การคิด ว่าคนเรารู้ทุกอย่างประหนึ่งเทวดานั้นเป็นความคิดที่ผิด "การรู้ว่าตนเอง ไม่รู้ เป็นความปราดเปรื่องอย่างที่สุด เป็นการแสดงออกถึงจุดยืนของ โสเครตีส วิธีการตั้งคำถามแบบ "ความจริงแท้ของคนเราคืออะไร?" โสเครตีสเป็นคนแรกที่ชักชวนผู้คนให้เข้ามาถกเถียงทางปรัชญาและ ทำให้พวกเขาเข้าใจว่าความรู้ของพวกเขานั้นยังไม่สมบูรณ์และไร้คุณค่า การไม่รู้ทุกสิ่งที่ผู้คนปรารถนาใคร่รู้ ในภาษากรีก โสเครตีสเรียกว่า ความรักในความรู้ หรือ วิชาปรัชญานั่นเอง

หัวใจหรือศูนย์กลางของปรัชญาของโสเครตีส คือ การสนทนาโต้ตอบ (ซึ่งผู้แปลขอให้ความหมายว่า เป็นการวิเคราะห์ความคิดเชิง วิพากษ์) วิธีการทางปรัชญาของโสเครตีส คือ การยืนอยู่บนถนนใน กรุงเอเธนส์เพื่อโต้แย้งตั้งคำถามโต้ตอบกับบรรดาหนุ่มสาว หรือ นักปราชญ์อื่นๆ โสเครตีสไม่ยอมรับกลุ่มที่ถูกเรียกว่า Sophists (นักพูด ที่ใช้ความฉลาดและวิธีโต้แย้งที่แยบยลหลอกล่อฝ่ายตรงข้าม) กลุ่มนี้ มักใช้ตัวอย่างที่เป็นรูปธรรมและสำนวนที่จูงใจคนฟังให้หลงเชื่อ วิธีการ ของกลุ่มนี้สามารถทำให้สิ่งที่ดำกลายเป็นขาวและขาวกลายเป็นดำได้ โดยการใช้ถ้อยคำที่ชาญฉลาด แต่เต็มไปด้วยข้อผิดพลาด ในทาง กลับกัน โสเครตีสประกาศว่า "ข้าพเจ้าไม่รู้อะไรเลย" และอภิปรายโต้ แย้งเรื่องราวต่างๆในจักรวาลด้วยวิธีการดังกล่าวข้างต้น มีการตั้ง คำถามอย่างต่อเนื่อง "สิ่งนี้ไม่ใช่แก่นหรือสารัตถะ ดังนั้น อะไรจะเป็น

แก่นแท้?" โดยวิธีนี้คู่สนทนาก็จะติดอยู่ในข้อความต่างๆที่ขัดแย้งกัน หรือ การสรุปที่ไม่เป็นตรรกศาสตร์ ซึ่งนำไปสู่ทางตัน "การรู้ว่าไม่รู้" คือจุด ที่โสเครตีส กล่าวว่า เป็นจุดเริ่มต้นของการสร้างความรู้เชิงปรัชญา

สิ่งที่จำเป็นต้องรู้เกี่ยวกับปรัชญาของโสเครตีสและพลาโต นอกเหนือจากแนวทางการสร้างความรู้แล้วก็คือศิลปะของคำพูดใน การนำเสนอแนวคิดที่ขัดแย้งของผู้มีความคิดเห็นต่างกันออกไป การเผชิญหน้ากัน 2 ขั้ว เริ่มมีตั้งแต่ยุคกรีกโบราณ และมีอิทธิพลต่อ พัฒนาการของปรัชญาตะวันตก โสเครตีสและปรัชญาตะวันตกกลายเป็น การศึกษาจากข้อคำถาม "อะไรคือความจริงสมบูรณ์?" คำถามพื้นฐาน นี้มักปฏิเสธความคิด แนวทาง และการโต้แย้งเกี่ยวกับธรรมชาติและ มนุษย์ สภาพการเป็นตัวตน (Subjectivity) และความเป็นปรนัย (Objectivity) สภาพทางกายภาพและจิตวิญญาณ ความรู้สึกและสติ ปัญญา ประสบการณ์และความคิด ร่างกายและจิตใจ และอื่นๆ ที่มีสภาพ เป็นคู่ๆ ต่างขั้วกันเช่นนี้ การเผชิญหน้ากันแบบ 2 ขั้ว เป็นส่วนหนึ่ง ของประเพณีทางปรัชญา และบิดาของปรัชญาสมัยใหม่ – เดส์คาร์ตส์ ได้ทำความกระจ่างในเรื่อง บทบาทของสิ่งเหล่านี้ ในสิ่งที่เขาเรียกขาน ว่า "ทวิภาค"

#### เดส์คาร์ตส์ (1596 - 1650)

เรอเน่ เดส์คาร์ตส์ (Rene Descartes) เป็นผู้ก่อตั้งปรัชญาเหตุผล นิยมเชิงวิทยาศาสตร์ (Scientific Rationalism) และมีชื่อเสียงทันทีใน ฐานะนักปรัชญาผู้นำเสนอแนวคิดทวิภาคระหว่างโลกของจิตและกาย เดส์คาร์ตส์พัฒนาแนวคิดนี้เมื่อสี่ร้อยปีที่แล้ว และกลายเป็นส่วนหนึ่งของ สามัญสำนึก และวิธีคิดในปัจจุบัน เขาอธิบายถึงวิธีการเชิงวิทยาศาสตร์ ในการค้นหาความรู้ว่าคือ "วาทการเกี่ยวกับวิธีการ" และเริ่มเรื่องนี้ ด้วยประโยคที่ลือลั่น "สำนึกที่ดี คือ สรรพสิ่งทุกอย่างระหว่างมนุษย์ ที่มนุษย์ได้รับการแจกจ่ายอย่างเท่าเทียมกันมากที่สุด" ทุกวันนี้เรา มีชีวิตอยู่ในสังคมแห่งความรู้และพบว่า เดส์คาร์ตส์ ได้ประสบความ สำเร็จอย่างยิ่งในการเผยแพร่ปรัชญาของเขา ในเรื่องสำนึกที่ดี (Good Sense) ซึ่งตั้งอยู่บนกระบวนการมาตรฐานทางปัญญาในโลกตะวันตก โดยนำสิ่งที่เรียกกันว่า "ความสงสัยในวิธีการ" มาใช้ เพื่อความ แจ่มชัดและการตัดสินที่ใสกระจ่าง

"...ในการแสวงหาความจริง เป็นเรื่องจำเป็นที่ในชีวิตของเรา พึงต้องมีความสงสัยในทุกสิ่งเท่าที่จะเป็นไปได้ เราควรจะต้องพิจารณา ข้อผิดพลาดทั้งหมดให้เป็นความสงสัย ยิ่งกว่านั้นในทางกลับกันก็จะเป็น ประโยชน์หากเราจะมองเห็นข้อผิดพลาดในสิ่งที่เรามีความสงสัย ซึ่งเรา อาจจะค้นพบสิ่งที่มีความแน่นอนมากที่สุดได้ชัดเจนกว่า และง่ายที่สุดที่ จะเรียนรู้"

ทัศนคติเช่นนี้นับว่าเป็นมากกว่าความสงสัย แต่เป็นทัศนคติที่ จะถามในเชิงยุทธศาสตร์ต่อทุกสิ่ง และสิ่งนี้เองที่เป็นเครื่องมือที่เข้าสู่ ความจริงที่เป็นสารัตถะในโลกนี้ ทุกสิ่งที่เราสามารถตั้งคำถามได้ภายใน สภาพที่เป็นจริงก็ถูกขจัดออกไปตามลำดับ และความจริงเท่านั้นที่จะคง เหลืออยู่ เราอาจเรียกวิธีนี้ได้ว่า "วิธีการวิเคราะห์สู่ความรู้" โดยวิธี การตั้งข้อสงสัยแบบนี้ เดส์คาร์ตส์ได้บรรลุสู่ข้อสรุปที่มีชื่อเสียงของเขา คือ "Cogito, ergo sum. I think therefore I am" (ฉันคิดดังนั้น ฉันจึงมีชีวิตอยู่) ถึงแม้ว่าเราจะมีความสงสัยต่อสิ่งต่างๆ แต่เรากลับ

ไม่สามารถตั้งคำถามเกี่ยวกับความสงสัยของเราได้ ความเชื่อตรงนี้ กลายเป็นจุดเริ่มต้นของเดส์คาร์ตส์ เกี่ยวกับความจริง ในหนังสือ "วาทการเกี่ยวกับวิธีการ" ของเขาได้นำเสนอในประเด็นเนื้อหา เกี่ยวกับ "หลักการสี่ประการของหลักฐาน" อันเป็นวิธีการตาม โครงสร้างของวิธีการสร้างความรู้ ซึ่งยังใช้ได้ดีอยู่ตราบเท่าทุกวันนี้ หลักการ 4 ประการดังกล่าว คือ

- 1. กฎข้อแรก คือ การไม่ยอมรับสิ่งใดว่าเป็นความจริงจนกว่า จะมีความรู้ที่เป็นหลักฐานของความจริง นั่นคือ การหลีกเลี่ยงอย่าง ระมัดระวังที่จะด่วนสรุปและการก่อให้เกิดมโนคติขึ้นก่อนในจิตใจ จนไม่ ยอมรับสิ่งอื่นใดเพิ่มเติมเข้ามาประกอบการตัดสิน ซึ่งอาจก่อให้เกิด ความสงสัยได้
- 2. ประการที่สอง จงแบ่งแยกความยากลำบากที่กำลังตรวจ สอบออกจากกันเป็นส่วนๆ เท่าที่จะทำได้ หรือตามที่ต้องการ ทั้งนี้เพื่อ ช่วยแก้ปัญหาให้ดีขึ้น
- 3. ประการที่สาม เพื่อชี้นำความคิดให้เป็นระเบียบขั้นตอน โดยเริ่มต้นด้วยขั้นตอนที่ง่ายๆ ไปสู่ความรู้ที่มีความซับซ้อนมากที่สุด และสมมติขั้นตอนบางขั้นตอนใหม่ให้เป็นลำดับสุดท้าย ดำเนินการไป เรื่อยๆ จนสมบูรณ์
- 4. ทบทวนอย่างถี่ถ้วนทุกแง่ทุกมุมให้แน่ใจว่ามิได้มีการมองข้ามสิ่งใดไป

Descartes, A Discourse on Method

ทั้งหมดข้างต้นเป็นวิธีการสำคัญที่เรียกว่า การคิดอย่างมี วิจารณญาณ (Logical Thinking) อาจจะดูง่ายขึ้น หากเราทำเป็น ขั้นตอน ดังนี้

- **ขั้นที่ 1** ทำเจตคติให้เอนเอียงไปในทางชอบความแจ่มชัด และ การคิดที่แจ่มใสชัดเจน (การตัดสินในเชิงคุณค่า)
- ข**ั้นที่ 2** แยกปัญหาออกเป็นส่วนๆ (การวิเคราะห์)
- ข**ั้นที่ 3** การพิจารณาความก้าวหน้า (การแก้ปัญหา)
- ขั้นที่ 4 การทบทวนทุกอย่างอย่างถี่ถ้วน (การพิสูจน์ความถูกต้อง) กระบวนการนี้ทำให้ แน่ใจถึงความเป็นจริงของสิ่งต่างๆ ตามที่ เดส์คาร์ตส์ หมายถึง นั่นคือ ความรู้ ขั้นตอนแรกนับว่าสำคัญที่สุดเพราะ ว่าเป็นการตัดสินใจเชิงหลักการ และถือเป็นจุดเริ่มต้น การตัดสินใจ เชิงหลักการในการทำธุรกิจ ทุกวันนี้ยังมีน้อย แต่วิธีนี้ไม่ใช่เพียงวิธีเดียว ที่ใช้ในการตัดสินใจ ลองพิจารณาเรื่องสงครามตัดราคาหรือความสำเร็จ ของสินค้ายี่ห้อดังๆ การพิจารณาในเชิงหลักการไม่ได้ก่อให้เกิดสงคราม ในเรื่องราคาสินค้า หรือการมีเหตุผลสมควรต่อการชอบสินค้ายี่ห้อดังๆ

ในยุคยุโรปสมัยกลางของเดส์คาร์ตส์ ความเคร่งครัดต่อระเบียบ ยังคงมีอิทธิพลต่อวิธีคิดของผู้คนอยู่มาก และคำถามที่ว่า "เรา จะพิจารณาในเชิงหลักการได้อย่างไร?" ก็เป็นปัญหาหนึ่งที่สำคัญใน ทำนองเดียวกัน ในยุคสมัยที่มีข่าวสารข้อมูลไหลบ่า ก็ทำให้พวกเรา แต่ละคนประสบปัญหาด้วยเช่นกัน คือ เราจะสร้างความรู้จริงอย่างมี หลักการจากภายในได้อย่างไร ในลักษณะที่มุ่งเน้นถึงความจริงของข้อมูล ข่าวสาร เพื่อเราจะได้เข้าถึงความรู้และมโนคติที่น่าเชื่อถือ อันอาจสอด

คล้องกับปัญหาหลักๆของกระบวนการตัดสินใจและวิธีการคิดเชิง ยุทธศาสตร์

กล่าวอีกนัยหนึ่ง ประเทศในเอเชียมีความสามารถในการคิดค้น นำมาใช้และใช้ประโยชน์จากความรู้ฝังลึก และเลือกเทคโนโลยีที่นำมา ใช้ได้ผลทันที แต่การนำเข้าความคิด การวิเคราะห์ หรือวิธีการในการ สร้างมโนคติ ก็จะไม่เกิดขึ้น การขาดปรัชญาได้จำกัดโอกาสของชาว เอเชียในอดีตและอาจมีผลเช่นนี้ในอนาคตด้วยเช่นกัน ปรากฏการณ์เช่น นี้ยิ่งทำให้การสร้างมโนคติมีความสำคัญยิ่งขึ้น ด้วยเหตุผลนี้จึงทำให้ เดส์คาร์ตส์และปรัชญาของเขามีประโยชน์เป็นอย่างมาก

เดส์คาร์ตส์ใช้ความสงสัยที่เป็นระเบียบวิธีของเขานี้ เพื่อศึกษา ปรัชญาของตนเอง สมมติฐานของเขาคือ ทุกสิ่งในโลกนี้ล้วนแล้วแต่เป็น อนิจจังไม่แน่นอน ไม่เที่ยงแท้ เรื่องนี้จำเป็นต้องมีการตั้งคำถามต่อไป และความแน่นอน ก็เป็นคำถามในตัวเอง โครงสร้างนี้อยู่บนการคิดเชิง สงสัยเกี่ยวกับตนเองนั่นคือจิตใจที่ทะลุผ่านไปยังโลกรวมถึงร่างกายที่เป็น กายภาพและมองเห็นตัวตนดังกล่าวจนเกิดการรับรู้ นี่คือรากฐานของ ทวิภาค ระหว่างตัวตนและวัตถุซึ่งถูกแยกจากกันเหมือนความคิดและ ร่างกาย

อย่างไรก็ตาม เดส์คาร์ตส์ไม่ได้หยุดอยู่แค่เรื่องของทวิภาค หรือ การยกย่องความจริงอย่างมีจุดมุ่งหมาย เขาอธิบายความปรารถนาที่ รุนแรงของมนุษย์ที่จะเข้าถึงความจริงว่าเป็นเสรีภาพของจิตใจ และ ความสำคัญของความเชื่อ ทุกวันนี้มีบุคคลจำนวนมากให้การสนับสนุน และยอมรับทรรศนะในเชิงปัญญาและจริยธรรมของเขา คุณลักษณะของวิธีการสร้างความรู้ของเดส์คาร์ตส์ได้ให้แนวทาง แก่เรา ดังนี้

- \* การใช้วิธีการเชิงสงสัยสำหรับใช้ในการวิเคราะห์ต่อทุก ปรากฏการณ์
- \* การคิดอย่างมีเหตุผลเพื่อสร้างมโนคติต่อปรากฏการณ์และ หลักการที่ค้นพบ
- \* วางเป้าหมายเพื่อให้เกิดความกระจ่าง และการตัดสินคุณค่า อย่างชัดเจนบนพื้นฐานของเหตุผลนิยม
- \* ใช้การวิเคราะห์อย่างเป็นลำดับ เพื่อจะได้ค้นพบและแก้ไข ผลการวิเคราะห์ที่ผิดพลาดได้อย่างรวดเร็ว

## ີ່ ຄົວອື້ (1859 – 1952)

พลาโต พยายามค้นหาสารัตถะของความจริงตามแนวคิดที่ ก้าวสู่มิติของความเป็นจริง โดยอธิบายเกี่ยวกับทวิภาคของความเป็นจริง เกี่ยวกับจิต/วิญญาณและสภาพความเป็นจริงทางกายภาพ เดส์คาร์ตส์ เสนอแนะวิธีการใช้เหตุผลให้เหนือธรรมชาติ ทั้งพลาโตและเดส์คาร์ตส์ ต่างก็แสวงหากระบวนการในการตัดสินที่มีเหตุผลและมีหลักการ รวมถึงสภาพการที่จะบอกว่าความรู้ใดจริงหรือไม่จริง ไม่เพียงแต่สภาพ แห่งความเป็นจริงนั้นๆ เท่านั้น แต่ในสภาพความเป็นจริงของจักรวาล อีกด้วย แนวทางการสร้างความรู้ตามปรัชญาของพลาโตหรือของ เดส์คาร์ตส์เน้นถึงความสำคัญของจักรวาล หรือความมีเหตุผล ใน ทางกลับกัน กระแสของปรัชญาเชิงประจักษ์ รวมถึงปรัชญาที่เน้น ความรู้ที่ได้จากประสบการณ์ของมนุษย์ ซึ่งศิษย์ของพลาโต คือ

อริสโตเติลปฏิเสธทฤษฎีแห่งความรู้และชื่นชอบความคิดที่ว่าคนเรา รับรู้สภาพความเป็นจริงและความสัมพันธ์ที่เป็นเหตุและผลกันในฐานะ ที่เป็นผู้คิดเรื่องปรัชญาเชิงประจักษ์ อย่างไรก็ตามนักปรัชญาอังกฤษ ได้สร้างระบบการคิดขึ้นเป็นระบบแรก ซึ่งเรารู้จักกันในนามว่า ปรัชญา ประจักษนิยมเพื่อเป็นการคัดค้านความเห็นเชิงอุดมคติซึ่งครอบงำยุโรป อยู่ในขณะนั้น ในศตวรรษที่ 20 นักปรัชญาชาวอเมริกันได้นำมรดกทาง ความคิดจากอังกฤษไปต่อยอดให้เจริญงอกงามยิ่งขึ้น ในนามของปรัชญา ปฏิบัตินิยม (Pragmatism)

ปรัชญาปฏิบัตินิยม (Pragmatism) Pragma ในภาษากรีก หมายถึง การปฏิบัติที่ตั้งอยู่บนพื้นฐานของประจักษ์นิยม และได้พัฒนา อย่างเต็มที่ในอเมริกา กระบวนการทางปรัชญาของปฏิบัตินิยมแพร่ กระจายออกไปพร้อมกับคำขวัญว่า "ความจริงปรากฏก็ต่อเมื่อมัน ได้ผล" (Truth is when it works) เป็นปรัชญาที่อยู่บนพื้นฐานของ การใช้ให้เกิดประโยชน์ และการควบคุมโดยผ่านทางประสบการณ์ แนวทางการสร้างความรู้ ซึ่งต้องการพื้นฐานความจริงในโลกแห่งความ เป็นจริง ได้เสนอแนะแนวทางที่ตรงข้ามกับทฤษฎีแนวคิดของพลาโต

ในช่วงปลายศตวรรษที่ 19 วิลเลี่ยม เจมส์ (William James) (1842 – 1910) ได้เผยแพร่คำว่า "ปฏิบัตินิยม" และได้รับการจัดระบบ ใหม่โดยดิวอี้ (Dewey) แต่ผู้ที่เสนอให้ใช้คำนี้กลับเป็น ชาร์ลส์ เอส เพียร์ช (Charles S. Peirce) (1839 – 1914) นักเดินสายกลาง เพียร์ชเริ่มต้น ด้วยคำถามจากการค้นคว้าของเขาเกี่ยวกับตรรกศาสตร์ เรื่อง "จะทำ อย่างไรให้มโนคติแจ่มชัดที่สุดเท่าที่จะทำได้?" เพื่อใช้แก้ปัญหา โดย เพียร์ชได้เสนอวิธีการที่เรียกว่า ปรัชญาปฏิบัตินิยม พลาโตและ

เดส์คาร์ตส์ต่างก็พยายามที่จะเข้าหาความจริงผ่านทางการคิดอย่างมี เหตุผล เพียร์ซได้วิพากษ์วิจารณ์วิธีนี้ว่าแม้จะอ้างว่าอยู่บนรากฐานของ การตัดสินแบบใช้เหตุผล แต่ความจริงแล้วได้รับอิทธิพลจากความคิด แบบอัตพิสัย (Subjective) และผลประโยชน์ ด้วยเหตุนี้เอง เพียร์ซจึง พยายามหาแนวทางที่เข้าหาความจริงโดยไม่ต้องมีการตัดสิน นั่นคือ อิทธิพลจากความคิดของผู้คน เขาจึงหันมาพิจารณาอย่างจริงจังเรื่อง ความสำคัญของความเที่ยงตรง

ผู้บุกเบิกอย่างเพียร์ซเน้นที่การแก้ปัญหาแบบมโนคติ ในการ ศึกษาเรื่องตรรกศาสตร์ วิลเลี่ยม เจมส์ เพื่อนของเขาได้ช่วยให้งานเรื่อง ระบบการคิดของเขาเสร็จสมบูรณ์ และขยายไปสู่แนวคิดเรื่องความจริง โดยทั่วๆ ไป สำหรับ วิลเลี่ยม เจมส์ แล้ว ปัญหาไม่ได้อยู่ที่จะรู้ว่า ความรู้เช่นนั้น จะเป็นความจริงหรือไม่ แต่ว่าจะสร้างความจริงนั้น อย่างไร วิลเลี่ยม เจมส์ จึงเริ่มพัฒนาวิธีการสร้างความจริง โดยผ่าน ทางการใช้ความคิดในชีวิตจริงให้เกิดประโยชน์

ตามนัยของ เจมส์ ความจริงในโลกของประสบการณ์จะต้องมี คุณค่า กล่าวอีกนัยหนึ่ง ความคิดใดจะเป็นจริงได้ก็ต้องมีคุณค่าในเชิง การค้า หรือใช้ให้เกิดประโยชน์ได้ในโลกแห่งความเป็นจริง ยกตัวอย่าง เช่นในมโนคติเรื่องพระเจ้า ซึ่งสามารถทำให้คนเรามีความสงบสุข หรือ มีกำลังใจ ตามทฤษฎีความจริงของเจมส์ แต่สำหรับอภิปรัชญาของยุโรป ลัทธิเฉพาะบุคคลเช่นนี้ นับว่าเป็นข้อขัดแย้งของปรัชญาดังกล่าว

เจตนารมณ์ของปรัชญาที่เน้นเรื่องผลลัพธ์ของเจมส์ ได้รับการ อธิบายอย่างชัดเจนว่า ต้นกำเนิดความรู้ที่เป็นความจริงอยู่ที่ว่าความจริง นั้นมีประโยชน์หรือไม่ ความจริงที่เลยไปกว่าการใช้ให้เกิดประโยชน์ใน ชีวิตประจำวันเป็นเรื่องเป็นไปไม่ได้ เพียร์ซและเจมส์ประกาศว่า แนวทาง การสร้างความรู้ที่นำความรู้ลงสู่ระดับชีวิตประจำวัน ช่วยก่อเกิดเป็น รูปร่างและการย่อยสลายภายใน รวมถึงความเข้าใจคุณค่าในเชิง ปฏิบัติ

ดิวอี้ได้พัฒนาแนวคิดของเจมส์ ความรู้คือการกระทำที่ให้ผลกำไร โดยการพัฒนาปรัชญาปฏิบัตินิยมมาเป็นระบบของจริยธรรม และ ปรัชญาการศึกษา เขานำเสนอความรู้ในฐานะที่เป็นผู้นำการตัดสินใจอัน เกี่ยวเนื่องกับสัมพันธ์ในเชิงปฏิบัติ เขากำกับปรัชญาปฏิบัตินิยมให้กลาย เป็นปรัชญาทดลองนิยม การคิดเช่นนี้แสดงว่าความรู้คือผลลัพธ์ของการ กระทำและประสบการณ์

ดิวอี้วิจารณ์ว่า ปรัชญาได้ทำ "ประสบการณ์" ให้ง่ายขึ้นเสมือน เป็นหมวดหมู่หนึ่งของเรื่องที่ตรงข้ามกับ "ตรรกศาสตร์" และ "ความ มีเหตุผล" ดิวอี้มิได้หยุดอยู่แต่เพียงแค่นี้ เขายังพัฒนาแนวคิดของเขา ในการที่จะแสวงหาความเป็นไปได้ในการทำความรู้ให้เป็นเสมือน "เครื่องมือ" เพื่อแก้ปัญหาที่จะเกิดขึ้นในอนาคต ขณะที่เนื้อหาของ ความรู้ คือ สิ่งที่เกิดขึ้น สิ่งใดที่ถือว่าจบแล้วและมีความแน่ใจ จะเป็น ข้อมูลอ้างอิงต่อไปในอนาคต ความรู้คือการตระเตรียมวิธีการเพื่อให้ เข้าใจ หรือให้ความหมายต่อสิ่งที่กำลังดำเนินไปหรือสิ่งที่จะต้องทำให้ ลุล่วง

Dewey (1916) Democracy and Education

วิธีคิดของดิวอี้หลีกเลี่ยงการคิดถึงความมีเหตุผล และประสบการณ์ ตรรกศาสตร์และสภาพเกี่ยวกับความรู้สึกในทางตรงกันข้าม เช่นที่ เดส์คาร์ตส์กระทำ เขากลับเน้นประสบการณ์ที่เป็นเสมือนการทดลอง ทางวิทยาศาสตร์ และมโนคติในฐานะที่เป็นสมมติฐานเกี่ยวกับหนทาง แก้ปัญหา และเครื่องมือที่มีประสิทธิภาพในการทดลอง โดยหลีกเลี่ยง ที่จะพูดถึงการอนุรักษ์คุณค่าในอดีต ปรัชญาการทดลองนิยมของดิวอี้ อยู่บนพื้นฐานของการสอบถาม ความเชื่อของคนในการใฝ่หาคุณค่าใหม่ ผ่านทางสติปัญญา เป็นเจตคติที่เป็นประโยชน์จากความคิด สติปัญญา ทางบวกที่เปิดไว้เพื่ออนาคต

การคิดเช่นนี้เห็นได้ชัดในปรัชญาการศึกษาของดิวอี้ที่มีอิทธิพล ต่อการปฏิรูปการศึกษาในญี่ปุ่น หลังจากยุคสงครามโลกครั้งที่ 2 ดิวอี้ คัดค้านการเรียนที่ใช้ตำราและการบรรยายเป็นส่วนใหญ่ แต่ชื่นชอบ การเรียนที่อยู่บนพื้นฐานการปฏิบัติและประสบการณ์ อิทธิพลเช่นนี้ทำให้ โรงเรียนต่างๆ ในญี่ปุ่น หลังสงครามโลกครั้งที่ 2 พากันจัดตั้งห้องแล็ป สำหรับวิชาวิทยาศาสตร์ธรรมชาติ ดนตรีหรือวิศวกรรม และมีสถานที่ ที่ใช้ฝึกปฏิบัติวิชาเหล่านี้ ดิวอี้ประกาศหลักการว่า การศึกษาควรมี เป้าหมายในการสอนนักเรียนโดยการผ่านประสบการณ์ตรงและการ ทดลอง การพัฒนาเจตคติที่จะแสวงหาความจริงผ่านทางการทดลอง

ดิวอี้เน้นว่า ภายในประสบการณ์จะมีความต่อเนื่องของ ปฏิสัมพันธ์กับสิ่งต่างๆ และความเป็นจริง กล่าวอีกนัยหนึ่ง เขาคิดว่า การมีประสบการณ์ร่วมกันได้สร้างสรรค์ให้มีโอกาสในการ 1) กำหนด ปัญหา 2) ตั้งสมมติฐาน 3) สรุป 4) ทดสอบ และ 5) กำหนดข้อความ เพื่อการยืนยันข้อสรุป เมื่อพิจารณาแนวทางการสร้างความรู้ของปรัชญาปฏิบัตินิยม ซึ่งพัฒนาโดย เพียร์ซ เจมส์ และดิวอี้ นั้น สามารถพบข้อสรุปได้ดังนี้

- \* ความเชื่อ นิสัย และการกระทำมีความสำคัญต่อกระบวนการ ก่อตัวของความรู้
  - \* จงเข้าหาสิ่งต่างๆ ในลักษณะเชิงประจักษ์
- จงเข้าใจ "ความรู้" ในฐานะที่เป็นพลวัต และโดยตัวตนของ
   ความรู้นั้น
  - \* เน้นการกระทำ ประสบการณ์และผลลัพธ์
  - ช่อยสลายความรู้ผ่านทางประสบการณ์
  - \* พัฒนาคู่มือและการก่อให้เกิดองค์ความรู้

สำหรับปรัชญาปฏิบัตินิยมแล้ว ประสบการณ์กลายเป็นหัวข้อ สำคัญของปรัชญานี้ อย่างไรก็ตามในช่วงหนึ่งของดิวอี้ เขาได้พัฒนา แนวคิด ซึ่งแตกต่างจากปรัชญานี้ในการอธิบายเรื่องของประสบการณ์ ให้แจ่มชัด ผู้ที่เป็นนักปรัชญาร่วมสมัยกับดิวอี้ คือ คิทาโร นิชิด้า

#### นิชิด้า (1870 - 1945)

คิทาโร นิซิด้า (Kitaro Nishida) เกิดเมื่อ ค.ศ.1870 เขากลาย เป็นบุคคลมีชื่อเสียง เพราะเป็นชาวญี่ปุ่นคนแรกที่พัฒนาปรัชญาขึ้นอย่าง เป็นระบบ ดื่มด่ำลึกซึ้งในคำสอนของเซ็น นิชิด้าสะท้อนให้เห็นภาพใน กระจกในเรื่องการปฏิบัติจิตตามปรัชญาของเขาเกี่ยวกับ "ความไม่มี อะไร" นิชิด้ามีความคล้ายคลึงกับ เจมส์ ซึ่งเน้นที่ประสบการณ์ แต่ แตกต่างกันในเรื่องของประสบการณ์นิยมอย่างง่าย เมื่อเขาเสนอ มโนคติเรื่อง "ประสบการณ์บริสุทธิ์"

ในผลงานเด่นของเขา เรื่อง "การสืบค้นในการศึกษาเรื่อง ความดี" (An Inquiry into the Study of Good) นั้น นิชิด้าอธิบายถึง ประสบการณ์ บริสุทธิ์ที่ก้าวเลยประสบการณ์ในเชิงเอกัตบุคคลหรือ ประสบการณ์เชิงอัตวิสัย "ประสบการณ์บริสุทธ์" คือ การทะลุผ่าน ตนเอง นิชิด้าตั้งใจที่จะไปให้ไกลกว่าการอยู่ตรงข้ามกับนามและรูปใน ปรัชญาปัจจุบันของตะวันตก และเสนอประสบการณ์บริสุทธิ์ในฐานะที่ เป็นโลกทัศน์แห่งความเป็นหนึ่งเดียวระหว่างตนเอง และคนอื่นๆ

นิชิด้าเชื่อว่า ปรัชญาของเขาเป็นการค้นหาความรู้ที่ตรง มากที่สุด ซึ่งกล่าวอย่างชัดเจนในเรื่องตนเอง ก่อนที่ประสบการณ์ จะกลายเป็นวัตถุ จากการสะท้อนกลับและจากผลของการวิเคราะห์ "ประสบการณ์บริสุทธิ์" ตัวตนของเราเอง ที่นิชิด้าอธิบาย ประกอบด้วย องค์ประกอบหลายอย่าง เช่น ความรู้สึก ความจำ ความคิดเชิงนามธรรม หรือ เจตนารมณ์ องค์ประกอบทั้งหมดนี้เกิดจาก "ประสบการณ์ บริสุทธิ์" ทั้งสิ้น

ประสบการณ์ หมายถึง การรู้ข้อเท็จจริงตามที่มันเป็น รู้ตาม ความเป็นไปของข้อเท็จจริง โดยการละทิ้งความเป็นตัวตนของ ตนเองอย่างสมบูรณ์ สิ่งที่เรากล่าวอ้างตามปกติว่าเป็นประสบการณ์ มักถูกความคิดบางอย่างทำให้มัวหมอง ดังนั้น คำว่า "บริสุทธิ์" นิชิด้า หมายถึง สภาวะของประสบการณ์ที่ปราศจากการวิเคราะห์แยกแยะ อย่างจงใจแม้แต่น้อยนิด โดยนัยนี้ประสบการณ์บริสุทธิ์ก็เหมือนกับ ประสบการณ์ตรงที่ได้จากสภาวะการรับรู้ ซึ่งก็ยังไม่รู้ว่าสิ่งนั้นเป็นเรื่อง

ใดหรือรูปใด การรู้และการรวมรูปนั้นเป็นหนึ่งเดียวโดยสมบูรณ์ คือ ประสบการณ์ชนิดที่ได้กลั่นกรองอย่างดีที่สุดแล้ว

Nishida, Pure Experience

"ความรู้โดยตรง" หรือ "ประสบการณ์บริสุทธิ์" คือ สาระที่ ศาสนาพุทธนิกายเซ็น เรียกว่า "ความเป็นหนึ่งเดียวระหว่าง นามและ รูป" เป็นสภาพดั้งเดิมก่อนที่จะรวมกันเป็นความวุ่นวาย เมื่อตนเองยัง มิได้กำหนดความคิดเห็น ตัวอย่างเช่น เมื่อเราฟังดนตรีที่ไพเราะ เรา ก็มีประสบการณ์ "ในวินาทีที่เราเห็นสีสัน หรือได้ยินกิจกรรมอื่นที่อยู่ ภายนอก หรือที่บุคคลได้รับรู้และตัดสินว่าสีและเสียงนั้นคืออะไร" นั่นคือ โดยมิต้องคิดแม้แต่น้อย เราสามารถเกิดความสนใจภายในสภาวะ ที่ "นามและรูป" ยังมิได้แยกจากกัน ตัวอย่างเช่น คนๆ หนึ่งกำลังไต่ หน้าผาอย่างตั้งใจและก็มีคนเล่นดนตรี ความตั้งใจของนักไต่เขาและ ความสามารถของนักดนตรีก็เหมือนกับรถไฟแห่งการรับรู้ จนไม่อาจแยก ได้ว่าดนตรีนั้น คือ การสั่นไหวของอากาศ หรือ เพราะเราได้ยินมัน การ สะท้อนหรือการคิดเช่นนั้นเกิดขึ้นภายหลังอย่างแน่นอน หรือกล่าวอีก นัยหนึ่ง "ไม่ใช่ว่ามีปัจเจกชน เพราะมีประสบการณ์ แต่เพราะมี ประสบการณ์จึงมีปัจเจกชน ประสบการณ์ของปัจเจกชนนั้นเป็นเพียงมุม เล็กๆ ที่เด่นซัดของประสบการณ์ที่มีจำกัดภายในประสบการณ์จริง"

เราไม่สามารถเข้าใจมโนคติของประสบการณ์บริสุทธิ์ได้ใน ทันทีทันใด แต่นักจิตวิทยาชาวอเมริกัน คือ เอ็ม. ซิเช้นมิอองลี (M. Csikszentmihalyi, 1934) ได้พัฒนามโนคติคล้ายๆกันนี้ เรียกว่า การ ไหลเลื่อน เขาได้ค้นพบว่า ยกตัวอย่างเช่น ศิลปิน นักกีฬา นักดนตรี นักเล่นหมากรุก สามารถมีสมาธิมุ่งมั่นต่อสิ่งที่เขากำลังทำ หรือสนุก สนานอย่างลึกซึ้ง ศิลปินและนักกีฬาเหล่านี้อธิบายสภาวะมีความสุข บริสุทธิ์ระหว่างทำกิจกรรมนี้ว่าเหมือนกำลังล่องลอยอยู่บนความไหล เลื่อน ดังนั้น "การไหลเลื่อน" คือ ช่วงขณะที่เรากำลังลืมตัว นั่นคือ ประสบการณ์ที่ถูกซึมซับในระหว่างการกระทำ และคือสิ่งที่เรียกว่า รางวัลที่เป็นธรรมชาติของการมีสมาธิ การสูญเสียตนเอง หรือสภาวะ หรือประสบการณ์ในการลืมตนเองก่อนที่จะเริ่มการวิเคราะห์ หรือการ สะท้อนความรู้สึกนี้ นิชิด้า เรียกว่า "ประสบการณ์บริสุทธิ์" เพราะว่า ประสบการณ์บริสุทธิ์ก่อให้เกิดความสนุกสนาน ความเศร้าโศก ความ ทรงจำ ความคิดที่เป็นนามธรรมและองค์ประกอบทั้งหมดของความตั้งใจ ในตนเอง

รูปภาพ 1 : เอกภาพของนามและรูป ในแนวคิดแบบตะวันออก



ในผลงานของเขา "An Inquiry in the Study of Good" เขาได้ให้ความกระจ่างในเรื่องโครงสร้างของจิตใจในเชิงจิตวิทยาและ ประสบการณ์บริสุทธิ์ โดยอธิบาย "ตัวตน" ในฐานะที่เป็นกระบวนการ ทางวิภาษวิธีของการเคลื่อนไหวจากสัญชาติญาณไปยังการตรวจสอบ ตนเอง เพื่อเข้าสู่สภาพของความรู้ในตัวตน สัญชาติญาณ คือ "สภาวะ

ซึ่ง นาม และรูป ยังมิได้แยกจากกัน โดยการรับรู้ถึงความเป็นหนึ่งเดียว และการรับรู้ความเป็นจริงตามกระบวนการของการรับรู้อย่างต่อเนื่อง" หรือกล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือ ประสบการณ์บริสุทธิ์ การสะท้อนกลับ เป็นการกระทำของตนเอง ซึ่งทำการแยกแยะสิ่งซึ่งครั้งหนึ่งเป็น ประสบการณ์บริสุทธิ์ให้เป็นมโนคติที่อยู่ตรงข้าม อย่างไรก็ตาม ตนเอง มิได้ถูกแยกอันเนื่องมาจากการสะท้อนกลับเช่นนั้น แต่กลับไปสู่สภาพ ดั้งเดิมของตนเอง ทำให้เกิดสภาพที่เป็นเอกภาพ กระบวนการรังสรรค์ ของตนเองนี้ เราเรียกว่าเป็นความรู้ในตัวตน (Self-Knowledge)

เอกภาพของตัวตน และสิ่งอื่นๆในบริเวณนั้น คือ Ba (บริบทที่ เราใช้ร่วมกัน – ผู้แปล) ของต้นกำเนิดของการรังสรรค์ ซึ่งส่งผ่านทาง Ego (ความรู้สึกเกี่ยวกับตัวตนของตนเองในแต่ละคน) และพลังในการ ผสมผสานของตัวตน นิชิด้าเป็นผู้พัฒนามโนคตินี้และตั้งชื่อว่า ตำแหน่ง ของอสภาวะสัมบูรณ์ (The Place of Absolute Nothingness) การที่ตัวตนได้ปฏิสัมพันธ์กับสิ่งอื่นและเข้าใจลักษณะที่แตกต่างอย่าง แท้จริงของผู้อื่นนั้น จะเป็นไปได้ก็ต่อเมื่ออยู่บนเส้นแบ่งของ "อสภาวะ สัมบูรณ์" ซึ่งตัวตนและสิ่งอื่นเป็นหนึ่งเดียว โดยการผันสู่การเป็นตนเอง ณ จุดที่เป็นพื้นฐานนี้ นิชิด้า อธิบายว่า ปัจเจกชน สามารถสร้างแนวคิด ที่เป็นอัตพิสัยที่ตนเองสามารถอยู่ร่วมกับสิ่งอื่นได้

# เราขอสรุปปรัชญาของนิชิด้า เพื่อให้เป็นแนวทางแก่ผู้ปฏิบัติงานที่ใช้ ความรู้และทักษะเป็นฐาน ดังนี้

- \* จงมีประสบการณ์กับสภาพความเป็นจริงอย่างที่มันเป็น
- \* จุดกำเนิดการสร้างความรู้ คือ บริบทของประสบการณ์นั้น
- บริบทมีความสำคัญต่อประสบการณ์บริสุทธิ์และการสร้าง

#### ความรู้

- \* ประสบการณ์ตรง การสะท้อน และความรู้ในตนเอง พัฒนา ขึ้นด้วยการใช้วิธีวิภาษ
- \* การสร้างความรู้ทำโดยผ่านทางวงจรของการสร้างและการ ละทิ้งสภาพเกี่ยวกับตนเอง

#### ເອເກລ (1770-1831)

เราจำเป็นต้องรู้เกี่ยวกับการปฏิสัมพันธ์ระหว่าง นามและรูป ความรู้แบบปรีชาญาณที่ไม่สามารถอธิบายได้ (ความรู้แฝงหรือความรู้ ฝังลึก) และแบบอธิบายได้อย่างชัดเจน (ความรู้ประจักษ์) รวมถึงศัพท์ ต่างๆทางปรัชญา วิภาษวิธี ที่ช่วยให้เราเข้าใจว่าความรู้เกิดจากพลวัต ระหว่างข้อขัดแย้ง นักปรัชญาชาวเยอรมันชื่อ จอร์จ วิลเฮล์ม ฟรีดริช เฮเกล (G.W.F. Hegel; 1770-1831) เป็นที่รู้จักในฐานะนักปรัชญา อุดมคตินิยม เขามีชื่อเสียงเพราะน้อยคนนักที่จะเข้าใจปรัชญาของเขา ปรัชญาของเขาเน้นที่เหตุผลพื้นฐานของภาวะที่เรามีอยู่ เขาได้ค้นพบ พลวัตของภาวะทางจิตที่เน้นถึงการบูรณาการและการแยกสลาย โดย มีจิตขับเคลื่อนกระบวนการของการพัฒนาตนเองผ่านการสร้างรูปแบบ และความก้าวหน้าตามปรัชญาของเขาที่เรียกว่า "ประวัติศาสตร์"

ปรัชญาของเฮเกล คือ ถ้าเรามองที่องค์ประกอบทางอุดมการณ์ และเหตุผลนิยมแล้ว เราก็จะใกล้ไปทางพลาโต หากเรามองที่จุดเน้นด้าน จิตใจในฐานะที่เป็น "ตัวตน" (Self) และรากฐานของการส่งผ่านตัวตน ปรัชญาของเฮเกลดูเหมือนจะมีองค์ประกอบที่สำคัญคล้ายๆกับปรัชญาของนิชิด้า แต่จุดสำคัญของปรัชญาของเฮเกลอยู่ที่การแบ่งแยก และ

การบูรณาการของเหตุผลและประสบการณ์ รวมถึงความเป็นปรนัยและ อัตพิสัย เฮเกลได้วางมิติของวิภาษวิธีเชิงพลวัตโดยการเคลื่อนไหวเป็น วงกลม ซึ่งบูรณาการความรู้ 4 ประเภท ดังที่กล่าวมาแล้ว และตามที่ ได้ประจักษ์แล้วว่าแต่ละชนิดของความรู้ทั้ง 4 แบบ นั้น มีพลวัต แอบแฝงอยู่ ซึ่งเป็นต้นกำเนิดซึ่งเชื่อมความรู้แต่ละประเภทผ่านการ พัฒนาทางพลวัต

เฮเกล กล่าวว่า "การสังเคราะห์สิ่งที่อยู่ตรงข้าม" คือ กลไก ที่แฝงอยู่ในการขับเคลื่อนการพัฒนา การเจริญเติบโตหรือการ เปลี่ยนแปลงทุกชนิด สภาวะทางจิตนี้จะลงมือกระทำเมื่อเกิดสภาพ การเปลี่ยนแปลงจากระดับหนึ่งไปสู่อีกระดับหนึ่ง หรือในสภาวะที่จัด เตรียมไว้แล้ว สภาวะทางจิต และการเคลื่อนที่เชิงพลวัต ที่เราเรียกว่า กระบวนการวิภาษวิธี สามารถบรรลุสู่ความจริงได้ มาร์คซ์ (Marx) และ เองเกล (Engel) ได้กล่าวรายละเอียดในเรื่องความคิดพื้นฐานนี้ บุคคล ทั้งสองได้พัฒนาหลักการทั่วๆ ไปของกระบวนการวิภาษวิธี ด้วยข้อความ ที่โดงดัง 3 ข้อความ ดังนี้

- 1. ความเปลี่ยนแปลงจากปริมาณสู่คุณภาพหรือจากคุณภาพ สู่ปริมาณ
  - 2. การทะลุทะลวงร่วมกันระหว่างสิ่งที่อยู่ตรงข้ามกัน
  - 3. การหักล้างซึ่งกันและกัน

ทุกสิ่งทุกอย่างล้วนแต่ชั่วคราว ทุกอย่างมีภาคนิเสธในตัวเอง เพราะสภาพการนิเสธในตัวเอง ฝังตัวอยู่ในสรรพสิ่งที่ไม่ถาวรทั้งปวง เช่น การให้กำเนิดของตนเองแด่ผู้อื่น และตนเองกลายเป็นผู้อื่น ลองพิจารณา ตัวอย่างต่อไปนี้ ของเหลวในธรรมชาติสามารถกลายเป็นของเหลวที่ใช้

อัดในกระป๋องสเปรย์ ซึ่งมีการเปลี่ยนแปลงในเชิงปริมาณไปเรื่อยๆ จนถึง จุดหนึ่ง ก็เกิดการเปลี่ยนแปลงในเชิงคุณภาพขึ้นทันทีทันใด เมื่อมีการ เปลี่ยนแปลงทางคุณภาพในระยะเวลาหนึ่ง ของสิ่งนั้นก็อาจเปลี่ยนแปลง ในเชิงปริมาณได้ เช่นกัน

เมื่อสิ่งตรงกันข้ามทั้งปวงได้รับการพิจารณาว่า เป็นสิ่งที่มี คุณลักษณะก่อนกำหนดเงื่อนไข จึงกลายเป็นเหตุผลของภาวะการมีอยู่ ของแต่ละคนและแต่ละคนก็มีภาคนิเสธของตนอยู่ ดังนั้นแต่ละคนก็ ยืนยันภาวะการมีอยู่ของแต่ละคน ในโลกของกลไกด้านอนุภาคพลังงาน แม่เหล็กไฟฟ้า นีลส์ โบธ์ (Niels Bohr) โต้แย้งว่า เราไม่สามารถสังเกต แสงได้ในเวลาเดียวกันอย่างเช่นที่เป็นอนุภาคและคลื่นเพราะเราเห็นการ เคลื่อนที่ของอนุภาคของแสงและคลื่นในลักษณะตรงกันข้าม โดยวิภาษ วิธี สิ่งที่แรงขัดแย้งกลับกลายเป็นข้อเสนอตั้งต้นสำหรับกันและกันและ เป็นเหตุผลในการดำรงอยู่ของแต่ละคน หากไม่ปฏิเสธกันและกัน ก็เป็น การยืนยันต่อสภาวะของกันและกันนั่นเอง

เมื่อสิ่งหนึ่งก่อให้เกิดข้อนิเสธ และในทางกลับกันก็ถูกปฏิเสธด้วย เช่นกัน สภาพเช่นนี้เองที่เราเรียกว่าเป็น "ภาคนิเสธของภาคนิเสธ" (Negation of Negation) ซึ่งก่อให้เกิดการรวมตัวกันชั่วคราว การ บูรณาการของภาคนิเสธกับภาคนิเสธ ถือเป็นระยะสุดท้ายของกระบวน การวิภาษวิธี อย่างไรก็ตามทุกอย่างทั้งหมดนี้เป็นเรื่องเฉพาะกาลทั้งสิ้น การดำเนินไปของกระบวนการของสิ่งตรงข้ามกันและการบูรณาการใน เชิงวิภาษวิธีก่อให้เกิดการพัฒนาและรูปแบบที่ซับซ้อนได้

เฮเกลอธิบายกระบวนการวิภาษวิธี ซึ่งมี 3 ระยะ ว่า ประกอบด้วย บทตรงหรือบทยืนยัน (Thesis) บทแย้งหรือบทปฏิเสธ (Antithesis) และบทสรุปหรือเอกภาพร่วม (Synthesis) นักปรัชญาเยอรมันอีกผู้หนึ่ง คือ ฟิชท์ (Fichte) ซึ่งอยู่ในช่วง 1762 – 1814 ก็ใช้คำเหล่านี้ด้วยเช่น กันในหนังสือชื่อ "รากฐานของปรัชญาที่เหนือความเข้าใจ" (Foundations of Transcendental Philosophy, 1794) แต่ฟิชท์มิได้ใช้ถ้อย คำเหล่านี้ตามความหมายที่เฮเกลใช้ดั้งเดิม แต่ในความหมายที่มาร์คซ์ และกลุ่มของเฮเกล ซึ่งเป็นอีกกลุ่มหนึ่งของผู้ชื่นชอบปรัชญาของเฮเกล โดยใช้และอธิบายทฤษฎีวิภาษวิธีในภาษาดั้งเดิม

เฮเกลได้อธิบายถึงความสำคัญของข้อเท็จจริงในหนังสือ "ปรากฏการณ์ของจิตใจ" (Phenomenology of Spirit) ว่าผู้คนเข้า ใจความจริง (Truth) ที่ไม่ใช่สภาพความเป็นจริง (Reality) แต่ในฐานะ ที่เป็นอัตพิสัย (Subjectivity) เขาเห็นภาวะการมีอยู่ของความรู้ว่าเป็น ช่วงแห่งพลวัต ในฐานะของกระบวนการแยก และการบูรณาการ ระหว่างสภาพความเป็นจริงและอัตพิสัย

วิธีการสร้างความรู้ Methodology of Knowledge Creation

# วิธีการสร้าง ความรู้ตามศาสตร์แห่งปรัชญา

ตามประวัติศาสตร์ของปรัชญาตะวันตก ปรัชญาของชีกโลกนี้ได้ พัฒนามาโดยมีพื้นฐานอยู่บนวิธีการของทวิภาค โดยการวิเคราะห์สภาพ ตรงกันข้าม (เช่น ระหว่างตรรกศาสตร์กับประสบการณ์) เพราะเหตุนี้ เองเราจึงได้วิเคราะห์ความคิดและงานของนักปรัชญา 4 ท่านที่อาจกล่าว ได้ว่ายืนกันอยู่คนละมุม และพยายามดึงเอาวิธีการสร้างความรู้ออกมา ความรู้เพื่อสร้างความรู้ เหตุผลว่าเราเลือกนักปรัชญา ทั้ง 4 ท่านนี้ ไม่เพียงเพราะว่าแต่ละคนเป็นตัวแทนของประวัติศาสตร์ของปรัชญา ทั้งเก่าและใหม่ หรือจากซีกโลกตะวันตกและเอเชีย แต่เพราะว่าวิธีการ ของพวกเขาในการเข้าหาความจริง และความรู้ วิธีการเหล่านี้เป็น ตัวแทนโดยตรงของทวิภาควิธี ในเนื้อหาต่อไปเราจะพยายามทำความ กระจ่างว่าทำอย่างไรถึงจะเชื่อมโยงวิธีการสร้างความรู้ตามปรัชญากับ กระบวนการสร้างความรู้ได้

### การแบ่งประเภทวิธีการสร้างความรู้

เราได้พูดถึง พลาโต และเดส์คาร์ตส์ (แนวคิดและความสงสัย) ในฐานะที่เป็นตัวแทนของสายตรรกศาสตร์และเหตุผลตามปรัชญา ดิวอี้และนิชิด้า (การทดลองและประสบการณ์บริสุทธิ์) ในฐานะที่เป็น ตัวแทนในกลุ่มประสบการณ์นิยม และแต่ละคนต่างก็นำเสนอเส้นทาง จำเพาะในการสร้างความรู้

ตาราง : 1 วิธีการสร้างความรู้ของพลาโต เดส์คาร์ตส์ นิชิด้า และดิวอื้

|             | ทฤษฎีเชิงตรรกศาสตร์<br>(Logic Theory)                                                                                                                                              | ทฤษฎีเชิงประสบการณ์<br>(Experiential Theory)                                                                                                                                                                    |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| นามธรรม     | พลาโต                                                                                                                                                                              | นิชิด้า                                                                                                                                                                                                         |
| (อภิปรัชญา) | การใฝ่หาสารัตถะ (แนวคิด) ใช้ การสนทนา/อภิปรายเป็นวิธีการ ทำให้ตื่นขึ้น/การสนทนา อุดมคติ นิยม การเปี่ยมด้วยพลังความ รู้สึก การใฝ่หาความจริง ความดี และความงาม                       | การเกิดของปรนัยพิสัยและอัตพิสัย (ประสบกาณ์บริสุทธิ์) ใช้วิธีการ ตรวจสอบความจริงในตนเอง ความรู้ในการปลดปล่อยตนเอง ความสำคัญของ "อัชฌัตติก - ญาณ" ความเป็นอินทรีย์ และที่ เกี่ยวข้องกับนิเวศ ลักษณะที่ คล้ายชุมชน |
| รูปธรรม     | เดส์คาร์ตส์                                                                                                                                                                        | ดิวอี้                                                                                                                                                                                                          |
| (ทางกายภาพ) | เหตุผลนิยม แนวทางแบบ วิเคราะห์เชิงยุทธศาสตร์ การ ติดตามหาหลักฐาน การเน้นหลัก ฐานคณิตศาสตร์ ตรรกศาสตร์ และวิทยาศาสตร์ ความต้องการ ความพอดีในการใช้เหตุผลอย่าง ปราศจากอคติและความสงบ | การทดลองนิยม วิธีการแบบ<br>อัตพิสัยประจักษ์นิยม ความ<br>สำคัญของศรัทธา ประเพณีและ<br>การกระทำ ความสำคัญของการ<br>ทดลอง กายภาพและปฏิบัตินิยม                                                                     |

ตารางนี้มิได้แสดงเนื้อหาเกี่ยวกับคำสอนของนักปรัชญา เหล่านั้น แต่เสนอให้เห็นว่าเขาค้นพบความจริงอย่างไร นั่นคือ การแสดงความรู้ ของนักปรัชญาทั้ง 4

เส้นทางเหล่านี้ถูกนำเสนอในรูปแบบของตารางขวาง 2 แนว ใน ทางดิ่ง (วิธีเข้าถึงสภาพความเป็นจริง) และทางขวาง (ตรรกศาสตร์/ ประสบการณ์) ซึ่งแสดงให้เห็นความคล้ายคลึงกัน เมื่อเรามองที่ตาราง จากมิติของ "การใฝ่หาความจริง" เราก็จะพบว่าวิธีการสร้างความรู้ทั้ง 4 แนวทาง เชื่อมต่อกันจนเป็นรูปวงกลม เส้นทางทั้ง 4 เส้นทางมีหลาย แบบและแตกต่างกัน เป็นตัวแทนของปรัชญาที่มีแนวคิดตรงข้ามกัน แต่ เรากลับพบว่าแต่ละเส้นทางล้วนเสริมกันและกัน เมื่อเรามองหาเส้น สมมุติของ "การใฝ่หาความจริง" เส้นทางเหล่านี้มิได้ถูกดึงให้แยกออก จากกันด้วยความแตกต่างแต่ดูเหมือนจะค้ำจุนซึ่งกันและกัน และเพราะ ว่าความแตกต่างนั้นก่อให้เกิดมิติวงกลม และกระบวนการเข้าสู่ความจริง การเข้าสู่ความจริงโดยวิธีการเดียวไม่เป็นการเพียงพอ เราต้องเรียนรู้ กระบวนการทั้งหมด และผสมผสานวิธีการทั้ง 4 ของปรัชญาเข้า ด้วยกัน โดยจำเป็นต้องใช้พหุวิธีอย่างอิสระและพิจารณาจุดที่ได้เปรียบ หลายๆ จุด เพื่อให้พบวิธีที่ถูกต้องในการเข้าใกล้ความจริง

# ความรู้แบบฝังลึก (Tacit) และความรู้แบบประจักษ์ (Explicit)

เมื่อเราต้องการจัดการความรู้ เราก็ต้องหาวิธีในการจัดการ ให้ได้ ขั้นตอนหนึ่งในการกระทำดังกล่าว คือ การหาทางจัดประเภท ความรู้ ความรู้แบบไหนจึงจะสมเหตุสมผล โดยพื้นฐานแล้ว ความรู้เป็น เรื่องเฉพาะในตัวตนของความรู้เอง และต้องว่ากันเป็นแต่ละเรื่องไป เรา ลดความรู้ทั้งมวลลงให้เป็น แบบความรู้ฝังลึกและความรู้ประจักษ์ไม่ได้ การแบ่งประเภทแบบนี้เป็นการจัดหมวดหมู่อย่างง่าย ๆ แต่ก็เป็นการ แบ่งที่ไม่ค่อยมีคุณภาพนักและอาจก่อให้เกิดความรุนแรงเชิงปัญญาใน การคิดและการกระทำ

ไมเคิล โพลายิ (Michael Polanyi: 1891 – 1976) นักฟิสิกส์ และนักสังคมศาสตร์ชาวฮังการีได้พัฒนามโนคติเกี่ยวกับความรู้ฝังลึกเป็น ครั้งแรกว่าเป็นความรู้ที่เราได้จากประสบการณ์ เราจะรู้เป็นอย่างดีแต่ ก็ยากที่จะอธิยายให้คนอื่นรู้ เป็นความรู้ทางกายภาพ และความเหมือน ที่เทียบเคียงกันได้ ของจิตใจและร่างกาย

ตาราง : 2 การเปรียบเทียบความรู้แบบฝังลึก และความรู้แบบประจักษ์

| ความรู้ฝังลึก                                                                                                                                                                                                                  | ความรู้ประจักษ์                                                                                                                                                                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <ul> <li>อัตพิสัย (Subjective)</li> <li>ความรู้จากประสบการณ์ (ร่างกาย)</li> <li>เกิดขึ้นฉับพลันทันที (ที่นี่และเดี๋ยวนี้)</li> <li>ความรู้ที่พอเทียบเคียงได้ (การฝึก/ปฏิบัติ)</li> <li>ขึ้นอยู่กับบริบทเป็นอย่างมาก</li> </ul> | <ul> <li>ปรนัยพิลัย (Ojective)</li> <li>ความรู้จากเหตุและผล (จิตใจ)</li> <li>เป็นความรู้ที่สืบเนื่องมาจากเหตุอื่น (ที่นั่นและตอนนั้น)</li> <li>ความรู้ที่เป็นทฤษฎี</li> <li>ไม่มีบริบท</li> </ul> |

เราจะอธิบายบอกให้คนอื่นทราบถึงความรู้แบบฝังลึกด้วยคำหรือ
ประโยคได้ยาก ความรู้ประเภทนี้เป็นความเชื่อ ทัศนคติ ความชำนาญ
และวิธีการ ส่วนความรู้แบบประจักษ์ นั้น เป็นมโนคติเสริมของความรู้
แบบฝังลึก ดังนั้น ความรู้แบบประจักษ์ จึงเป็นการแสดงออกของความรู้
แบบฝังลึก ในลักษณะที่เป็นถ้อยคำและระบบ ซึ่งสามารถแลกเปลี่ยน
ความรู้เหล่านี้ได้อย่างเป็นระบบ เราอาจใช้ความรู้แบบการเทียบเคียง
และความรู้ที่เป็นระบบ เพื่อให้เกิดความแตกต่างที่ชัดเจน

โพลายิ ได้นำเสนอความรู้แบบฝังลึก และความรู้แบบวิทยาศาสตร์ (หรือแบบประจักษ์) ในฐานะที่เป็นความรู้ประเภทหนึ่งในเรื่องความ เหมือนที่แตกต่าง อย่างไรก็ตามมโนคติของความรู้แบบฝังลึก และ แบบประจักษ์ขึ้นอยู่กับพื้นฐานโครงสร้างที่กว้างใหญ่ของญาณวิทยา นักปรัชญา และนักปรัชญาสาขาอื่นได้โต้แย้งกันมาเป็นเวลานาน และ ได้พยายามที่จะลดความซับซ้อน เพื่อให้เกิดความถูกต้องและเป็นความ จริงมากยิ่งขึ้น ความเห็นของเราคือ เรายอมรับว่าความรู้แบบฝังลึก และ แบบประจักษ์ เป็นการรู้ที่มีคุณภาพทั้ง 2 ประเภท ความรู้มีสองด้าน และในขณะเดียวกัน ความรู้ 2 ด้านนี้ก็มี 2 ประเภท คือ แบบฝังลึก และแบบประจักษ์ ทำไมคนเราจึงมีความเข้าใจผ่านทางความรู้ 2 ประเภท นี้ ทั้งนี้เพราะการปรับเปลี่ยนความรู้จากประเภทหนึ่งไปสู่ประเภทหนึ่ง นั้นเป็นเรื่องยาก

ความรู้เป็นโครงสร้างที่ซับซ้อนเชิงพลวัต ผสมผสานกันระหว่าง ความรู้แบบฝังลึก และแบบประจักษ์ โดยเน้นอยู่ที่ความรู้เพียงอย่างเดียว การลำดับความสำคัญนั้นเป็นเรื่องไร้เหตุผล และการอธิบายเกี่ยวกับ ความรู้ โดยพูดถึงความรู้เฉพาะ 2 ประเภทนี้เท่านั้นไม่เพียงพอ สิ่งที่ เราให้ความสนใจอยู่ในขณะนี้คือ พลวัตการเปลี่ยนแปลงระหว่างความ รู้สองแบบ ซึ่งทำให้เกิดความรู้ใหม่ๆ ขึ้น

ความรู้ใหม่ถูกสร้างขึ้นโดยการปฏิสัมพันธ์ระหว่างความรู้แบบ ฝังลึกและแบบประจักษ์ การไปให้ไกลกว่าเรื่องความรู้ดังกล่าว ต้อง มุ่งเน้นไปที่การปฏิสัมพันธ์ของความรู้ทั้ง 2 ประเภทนี้

การเปลี่ยนความรู้แบบฝังลึก ไปเป็นความรู้แบบประจักษ์ และ จากความรู้แบบประจักษ์ ไปเป็นความรู้แบบฝังลึกมิได้เกิดขึ้นอย่าง ราบรื่น การเปลี่ยนก่อให้เกิดความขัดแย้ง และจำเป็นต้องใช้พลังงาน การปฏิสัมพันธ์แบบสร้างสรรค์เป็นเรื่องจำเป็นอย่างแท้จริง

## รูปแบบการสร้างความรู้

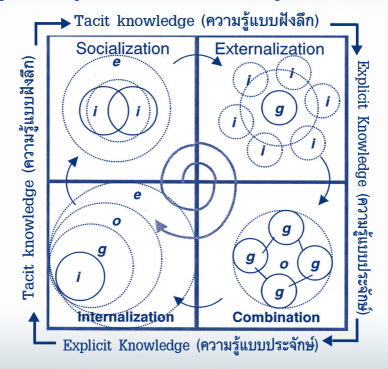
การปฏิสัมพันธ์กันระหว่างความรู้แบบฝังลึก และแบบประจักษ์ ก่อให้เกิดวิธีการสร้างความรู้ที่ต่อเนื่อง การสร้างความรู้เป็นวิธีการที่มี รูปแบบเป็นเกลียวเชิงพลวัต โดยการเพิ่มความรู้แบบฝังลึก และทำให้ เป็นความรู้แบบประจักษ์ รวมและเชื่อมโยงองค์ความรู้สู่การปฏิบัติ เพื่อ เกิดความรู้แบบฝังลึกขึ้นใหม่ กระบวนการสร้างความรู้นี้ รวมถึงการ เปลี่ยนแปลงองค์ประกอบทั้ง 4 ของความรู้แบบฝังลึกและแบบประจักษ์ ของ Nonaka และ Takeuchi ประกอบด้วย

Socialization คือ กระบวนการสร้างความรู้แบบฝังลึกขึ้นใหม่ จากความรู้แบบฝังลึกเดิม

Externalization คือ กระบวนการสร้างความรู้แบบประจักษ์ จากความรู้แบบฝังลึก Combination คือ กระบวนการสร้างความรู้แบบประจักษ์จาก ความรู้แบบประจักษ์

Internalization คือ กระบวนการสร้างความรู้แบบฝังลึกจาก ความรู้แบบประจักษ์

รูปภาพ 2 : รูปแบบทั่วไปของการสร้างความรู้ หรือ SECI Model



I = ปัจเจกบุคคล (Individual)

G = กลุ่ม (Group)

O = องค์กร (Organization)

E = สิ่งแวดล้อม (Environment)

เราอาจเรียกกระบวนการนี้ว่า SECI Model ซึ่งเป็นตัวย่อจาก อักษรตัวแรกของแต่ละวิธี กระบวนการเหล่านี้ไม่เพียงแต่อธิบายถึงวิธี ที่ความรู้สามารถพัฒนาขึ้นได้ในภาวะปิด เช่น ในตัวปัจเจกบุคคล กลุ่ม คนหรือองค์กร แต่สิ่งแวดล้อมภายนอก และความรู้เกี่ยวกับสิ่งแวดล้อม ยังถูกรวมเข้าไว้ด้วย เพื่อก่อให้เกิดการพัฒนาเชิงพลวัต

วิธีการแรก กระบวนการสังคมประกิต (Socialization) เป็น กระบวนการรากฐานในการแลกเปลี่ยนความรู้แบบฝังลึก ในแบบ เผชิญหน้า รับเอามาและนำมาใช้ โดยการเอาชนะอัตพิสัย (ผ่านทาง ประสบการณ์ที่ได้รับ และทางอัชฌัตติกญาณ (ญาณหยั่งรู้) ซึ่งถือเป็น สิ่งที่สำคัญที่สุดในกระบวนการนี้ ตัวอย่างที่มีชื่อเสียงของเรื่องนี้คือ เรื่อง ของระบบผู้สอนกับผู้ฝึกงาน โดยการสังเกตทักษะและวิธีการของผู้เป็น ครู โดยผู้ฝึกงานจะเลียนแบบและฝึกฝนจนสามารถซึมชับความรู้แบบ ฝังลึกของครู ในวงการบริษัทแล้ว ระบบเช่นว่านี้ คล้ายคลึงกับระบบ OJT (On the Job Training – ผู้แปล) ยิ่งกว่านั้นเมื่อมีการบูรณาการ ตัวตน ประสบการณ์ที่มีร่วมกันกับลูกค้าเข้ากับสิ่งแวดล้อมและกลายเป็น หนึ่งเดียวกันกับสิ่งแวดล้อม ก็เป็นวิธีการที่แตกต่างอีกวิธีหนึ่งในการ ได้ความรู้แบบฝังลึก

วิธีการที่สอง กระบวนการสร้างความรู้ภายนอก (Externalization) เป็นตัวกลางในการปฏิสัมพันธ์ระหว่างปัจเจกบุคคลและกลุ่ม กระบวนการ นี้ แต่ละคนจะแลกเปลี่ยนความเชื่อ (ความรู้แบบฝังลึก) กันโดยการ โต้แย้งกัน ถกเถียงกันภายในกลุ่ม และเชื่อมโยงกับหลักการหรือวิสัยทัศน์ ที่สูงขึ้น โดยการแสดงความเชื่อผ่านถ้อยคำ (ความรู้แบบประจักษ์) และ กลั่นกรองถ้อยคำเหล่านี้ ซึ่งพวกเขาสามารถสร้างมโนคติที่เป็นข้อได้เปรียบ

วิธีการที่สาม กระบวนการรวมกันขององค์ความรู้ (Combination) วิธีนี้เป็นกระบวนการของการทำความเข้าใจและบูรณาการความรู้แบบ ประจักษ์ กล่าวอีกนัยหนึ่งก็คือ การรวมเข้ากับความรู้ที่มีอยู่เดิม เพื่อ สร้างโครงสร้างและระบบ วิธีการนี้ไม่ใช่การเชื่อมชิ้นส่วนความรู้ที่มีอยู่ บทเริ่มต้นของกระบวนการสร้าง และกระทำกับมโนคติที่ทำให้เกิดความ รู้แบบประจักษ์ถือเป็นการจัดประเภท และการวิเคราะห์นั่นเอง

วิธีการที่สี่ คือ กระบวนการสร้างความรู้ภายใน (Internalization) เป็นกระบวนการเปลี่ยนแปลงนำความรู้แบบประจักษ์ ไปเป็นความรู้แบบ ฝังลึก หรือคือการใช้ความรู้แบบประจักษ์ทางกายภาพและจิตภาพทำให้ ความรู้นี้กลายเป็นความรู้แบบฝังลึก ที่ฝังอยู่ในปัจเจกบุคคล โดยที่ กระบวนการนี้ได้สะท้อนให้เห็นถึงกระบวนการทดลองและผลลัพธ์ จึง ถือเป็นเรื่องสำคัญมาก และส่งผลให้แต่ละคนเกิดความเชื่อในรูปของวัตถุ (ผลิตภัณฑ์ เทคโนโลยี ซอฟแวร์ และการบริการ) ซึ่งถูกนำเสนอต่อตลาด (สังคม) ลูกค้า ผู้จัดส่งสินค้า และคู่ค้าแข่ง อันจะก่อให้เกิดความรู้ใหม่ ๆ และการดำเนินไปของกระบวนการ SECI อย่างต่อเนื่อง ปัจเจกบุคคล จะซึมซับความรู้เกี่ยวกับสิ่งแวดล้อม และแสดงออกในฐานะที่เป็น ส่วนหนึ่งของสิ่งแวดล้อมนั้น

เมื่อพิจารณาวิธีการทั้งสี่วิธีแล้ว เราอาจกล่าวได้ว่าแต่ละวิธี สอดคล้องกับโลกทรรศน์ของนักปรัชญาหนึ่งในสี่คนข้างต้น รวมถึงวิธี การสร้างความรู้ของเขา เราขอสรุปวิธีการสร้างความรู้ทั้ง 4 แบบ เพื่อ เป็นแนวทางการสร้างความรู้สำหรับผู้ปฏิบัติงานที่ใช้ความรู้และทักษะ เป็นฐาน ดังนี้

### รูปภาพ 3 : รูปแบบของการสร้างความรู้และวิธีการสร้างความรู้ ตามปรัชญา

#### Socialization

การสร้างความรู้แบบ tacit จาก ความรู้แบบ tacit; นิชิด้า คิตาโร ญาณ รับรู้สารัตถะด้วยประสบการณ์จากการ สัมผัสทางร่างกาย



\_\_\_\_ ความรู้จากประสบการณ์

#### Socialization

การสร้างความรู้แบบ tacit จาก ความรู้แบบ Explicit; ดิวอี้: ความจริง ที่ถูกต้อง แม่นยำของความรู้ การ ทดสอบประโยชน์



ความรู้จากการกระทำ

#### Externalization

การสร้างความรู้แบบ Explicit จากความรู้แบบ tacit ; Plato : การค้น หาแนวคิดที่เหนือความเป็นจริง



ความรู้จากการสนทนา

#### Combination

การสร้างความรู้แบบ Explicit จากความรู้แบบ explicit ; ปรนัยพิสัย การวิเคราะห์และการบูรณาการความรู้



ความรู้จากการวิเคราะห์

- นิชิด้าทำให้ประสบการณ์บริสุทธิ์เป็นจุดเริ่มต้นในการทำความ เข้าใจให้กระจ่างชัดและรวมถึงญาณหยั่งรู้ภายใน ซึ่งถือเป็นแนวทางการ สร้างความรู้ สำหรับกระบวนการสังคมประกิต (Socialization)
- พลาโต ตัวแทนของการใฝ่หาสารัตถะของสรรพสิ่งทั้งปวง ผ่านทางวิภาษวิธี และการเปรียบเปรย ซึ่งสนองตอบต่อกระบวนการ สร้างความรู้ภายนอก (Externalization)
- เดล์คาร์ตส์สร้างรากฐานสำหรับตรรกศาสตร์วิเคราะห์ ซึ่ง เป็นวิธีที่สำคัญในการวิเคราะห์และบูรณาการ การรวมกันขององค์ความ รู้เป็นความรู้ใหม่ (Combination)
- ดิวอี้กล่าวว่าบุคคลรับความรู้เข้ามาและฝังไว้ในตัวบุคคล นั้น ผ่านทางการปฏิบัติซึ่งเรียกว่า กระบวนการสร้างความรู้ภายใน (Internalization)

นักปรัชญาทั้ง 4 ท่านไม่ได้ระบุถึงแนวคิดของใครคนใดคนหนึ่ง โดยตรงในเรื่องวิธีการทั้ง 4 ดังกล่าว แต่เนื่องจากแต่ละวิธีการสร้าง ความรู้ สอดคล้องเป็นอย่างดีกับรูปแบบหนึ่งของแนวทางการสร้างความรู้ เช่น เดส์คาร์ตส์ไม่ได้อ้างว่าแนวทางความรู้ของเขาเป็นกระบวนการ Combination แต่หลักการของปรัชญาของเขา รวมถึงการวิเคราะห์เชิง เหตุผลและการบูรณาการความรู้มีลักษณะเช่นเดียวกับวิธีการดังกล่าว

วิธีการสร้างความรู้ทั้งสี่วิธีนี้ล้วนแต่มีความสำคัญ เราจำเป็นต้อง ยอมรับข้อความที่อาจฟังดูขัดกับความเป็นจริง ลองทำใจยอมรับและลอง ปฏิบัติดู ลองทำวิธีต่างๆ ตามที่ระบุโดยรวมความคิดทั้งหมดให้เป็น หนึ่งเดียว นี่คือความหมายของวิธีการสร้างความรู้

# การสร้างความรู้เพื่อการดำรงชีวิต

ในตอนที่แล้ว เราได้เห็นแล้วว่าภูมิปัญญาของปรัชญาได้สนอง ตอบต่อกระบวนการ SECI อย่างไร จากแนวคิดที่ต่างกัน นักปรัชญาที่ เราเลือกมานำเสนอแนวคิดได้พัฒนาต้นแบบแนวทางการสร้างความรู้ เพื่อการสร้างความรู้ของมนุษย์อย่างมีพลวัต วิธีการของนักปรัชญา ในการค้นหา "ความจริงที่สมบูรณ์เหนือข้อสงสัยทั้งปวง" ได้ถูก ตรวจสอบครั้งแล้วครั้งเล่าตลอดเวลาที่ผ่านมา รวมถึงการสนทนากัน ในเชิงปรัชญา กระนั้นก็ตามวิธีการทั้งสี่วิธีนี้ยังไม่ได้รับการพิสูจน์ว่าเป็น พื้นฐานของวิธีการสร้างความรู้

ในสังคมความรู้ปัจจุบัน เราได้ดึงรูปแบบพื้นฐานของแนวทาง การสร้างความรู้ของนักปรัชญา และได้แสดงให้เห็นว่าการประยุกต์ใช้ แนวทางเหล่านี้ในการสร้างความรู้นั้นมีประสิทธิภาพอย่างยิ่ง "ความรู้" คือ ความสามารถในการดำรงชีวิต การเสนอจุดที่ได้เปรียบของปรัชญา ช่วยให้เราเข้าใจดีขึ้นว่า ผู้ปฏิบัติงานที่ใช้ความรู้และทักษะเป็นฐานต้อง คิดถึงวิธีการสร้างความรู้ในแง่ที่เป็นจริง และเป็นอิสระ ในฐานะที่เป็น ปัญหาสำคัญที่ผูกพันกับคำถามถึงวิธีการดำรงชีวิต จากความรู้รูปแบบ ต่าง ๆที่มนุษยชาติได้สะสมและพัฒนามา เราจะต้องเรียนและนำวิธีการ สร้างความรู้ที่เหมาะสมกับเรามากที่สุดมาปฏิบัติ การมีชีวิตอยู่ในยุค "เศรษฐกิจฐานความรู้" เราต้องการความรู้ซึ่งไม่ต้องเป็นความจริงที่ สัมบูรณ์ (ไม่มีข้อโต้แย้ง) หรือเป็นจักรวาล (ใช้ที่ใดก็เป็นจริงเสมอ) แต่ เราจำเป็นต้องมีรูปแบบความรู้ที่เป็นจริงในเชิงปฏิบัติ ซึ่งฝังรากอยู่ใน ประสบการณ์ และสภาพความเป็นจริงของเรา ด้วยวัตถุประสงค์ดังกล่าว

นี้ จึงเป็นเรื่องจำเป็นที่จะหลีกเลี่ยงการให้ความสำคัญกับเรื่องใดจนเกิน เหตุ และเป็นเรื่องสำคัญที่จะต้องคิดให้หลากหลายวิธี และหลายแง่มุม ในเวลาเดียวกัน

ในช่วงต้นๆ ของศตวรรษที่ 19 นักปรัชญาชาวฝรั่งเศสชื่อ ออกุสต์ กองต์ (Auguste Comte) ได้ประยุกต์ใช้แนวคิดแบบ ประจักษนิยมของเดส์คาร์ตส์ ในการพิจารณาปรากฏการณ์ทางสังคม โดยเน้นการวิเคราะห์อย่างเป็นวิทยาศาสตร์ ทำให้เขาได้รับการยกย่อง ว่าเป็นผู้ก่อตั้งสังคมวิทยาสมัยใหม่ กองต์ได้เสนอแนวคิดเกี่ยวกับ ความจริงว่า "มีความจริงที่สุดเพียงประการเดียวเท่านั้นที่เป็นสัมบูรณ์ และความจริงสัมบูรณ์นี้ก็คือไม่มีสิ่งที่สัมบูรณ์" สิ่งนี้ก็เป็นเฉกเช่นการ บริหารจัดการแบบก้าวหน้า นอกจากนี้แล้ว ก็ไม่มีรูปแบบธุรกิจ หรือ นโยบายธุรกิจใดๆ ที่จะเป็นประโยชน์เสมอในอนาคตหรือเป็นอมตะ นิรันดร์กาลเช่นเดียวกับแนวคิดว่าไม่มีความจริงใดที่สัมบูรณ์ เรา เปลี่ยนแปลงอยู่เสมอในพลวัตของการขึ้น ลง ของ "ความเป็นไปใน ปัจจุบัน" เราต้องมีชีวิตอยู่ต่อไป ไม่มีความรู้ใดที่สัมบูรณ์

ในหนังสือเรื่อง "รัฐ" (State) ของพลาโต เขาใช้คำพูดที่เป็น ภาพ ในการปรียบเปรยเล้นแบ่งแยกต่างๆ เพื่ออธิบายว่าการศึกษา สามารถช่วยให้คนเราเสาะหาแนวคิด เพื่อว่าพวกเขาจะได้เคลื่อนจาก โลกของความคิดเห็น สู่โลกของความรู้แห่งปัญญา หรือกล่าวอีกนัยหนึ่ง ก็คือในช่วงวัยเด็ก พวกเขาสามารถเคลื่อนไหวจากการเลียนแบบมาเป็น ความเชื่อ จากวัยรุ่น สู่วัยผู้ใหญ่ พวกเขาเคลื่อนไหวจากความเห็นสู่ความ เข้าใจ และเป็นผู้ที่สนใจในการศึกษาจนกระทั่งมีอายุถึง 50 ปี หรือ มากกว่านั้น พวกเขาจะสามารถเคลื่อนที่จากการรับรู้สู่ปัญญา สิ่งที่เป็น

จริงต่อคำเปรียบเปรยนี้ก็คือ เส้นแบ่งอาจขยายต่อไปเรื่อยๆ จนถึงระดับ ที่สูงกว่านี้

พลาโตได้จัดโปรแกรมสำหรับการศึกษาต่อเนื่องตลอดชีวิตเพื่อ ค้นหาความจริง ซึ่งมี 6 ระยะด้วยกัน คู่ขนานไปกับช่วงชีวิตของมนุษย์ โดยแต่ละระยะจะเกื้อหนุนต่อกันในฐานะที่เป็นแหล่งพลังงาน ซึ่งจะ ขับเคลื่อนผู้คนให้เกิดการเรียนรู้ตลอดชีวิต พลาโตแนะว่าความสนใจที่ มาจากภายในของคนเราเกิดจากแนวคิด

เราได้กล่าวมาแล้วว่า รูปแบบของ SECI แสดงให้เห็นกระบวน การต่อเนื่องของกระบวนการสร้างความรู้ภายในจนก่อให้เกิดความรู้ ใหม่ๆ ไม่มีหนทางอื่นที่จะเข้าสู่ความสำเร็จมากไปกว่าการสร้างความรู้ อย่างไม่ลดละและไม่แน่นอนในลักษณะกระบวนการต่อเนื่องทีละขั้นตอน โดยการค้นพบ การสร้าง การผลิตความรู้ และความจริง โดยไม่มีสิ่งใด มาขัดขวาง หรือหยุดยั้ง ทั้งจากประสบการณ์และการปฏิบัติจริง

ผู้ขับเคลื่อนกระบวนการต่อเนื่องดังกล่าว คือ ผู้ใช้แนวคิดของ พลาโตและเดส์คาร์ตส์ ผู้เฝ้าค้นหาความจริง ปรัชญาปัจจุบันในลัทธิ โครงสร้างนิยม ชี้ให้เห็นถึงการก่อตัวของความรู้ (โครงสร้างต่างๆ) และ การมีอิทธิผลต่อพฤติกรรมของเรา โดยการเน้นว่าโครงสร้างความรู้ ดังกล่าวก่อให้เกิดข้อจำกัดในพฤติกรรม ความคิดเห็นและความเป็นไป ได้ในการได้รับความรู้ใหม่ๆ ในทางกลับกัน เดอริด้า (Derrida) เสนอ แนะให้ปลดปล่อยตนเองผ่านทางการทำลายโครงสร้าง การปลดปล่อย โครงสร้างความรู้ที่มีอยู่โดยการขยายมุมมองให้กว้างขึ้น ทำให้เรา สามารถค้นหาความจริงต่อไปได้ ดังนั้น การปฏิสัมพันธ์ระหว่างปรัชญา โครงสร้างนิยม และปรัชญาการปลดปล่อยทางโครงสร้างของเดอริดา

สามารถอธิบายได้ว่า ทำไมการสร้างความรู้จึงเป็นการเคลื่อนไหวต่อ เนื่องระหว่างเสรีภาพที่สมบูรณ์และความไม่รู้ รวมถึงการเกิดข้อจำกัด ของโครงสร้างความรู้ที่มีอยู่ ดูเหมือนว่า เฮเกลได้คาดการณ์เกี่ยวกับ ความขัดแย้งระหว่างปรัชญาโครงสร้างนิยมและปรัชญาการปลดปล่อย ทางโครงสร้างโดยได้พัฒนาระบบความคิด ซึ่งอธิบายถึงการเคลื่อนไหว เชิงพลวัตของการสร้างความรู้ได้ดีที่สุด

### กระบวนการพลวัตของวิภาษวิธี

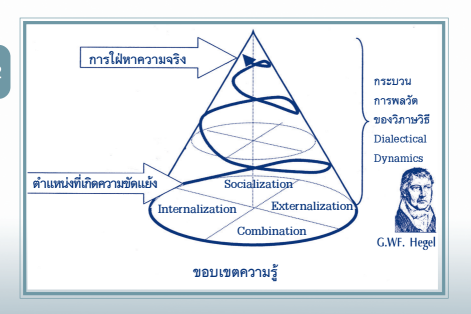
วิภาษวิธี มิได้เป็นเครื่องหมายการค้าของ เฮเกล แต่หลังจาก โสเครตีสและพลาโตได้ใช้วิธีการตั้งคำถาม และริเริ่มการใช้วิธีการ วิภาษวิธี เฮเกลจึงได้พัฒนาวิธีการดังกล่าวให้เป็นศูนย์กลางของปรัชญา โดยบูรณาการกับแนวคิดตรงกันข้ามซึ่งเกี่ยวข้องกันกับวิธีการตั้งคำถาม ของโสเครตีส และพลาโตในเชิงวิภาษวิธี รูปแบบของ "การนิเสธของ ภาคนิเสธ" และการเคลื่อนที่สู่ความรู้ในระดับที่สูงขึ้น (การวิเคราะห์โดย การใช้ความคิดในเชิงวิพากษ์ที่สูงขึ้น – ผู้แปล) หรือการระเหิดของความ รู้ในฐานะที่เป็นกระบวนการเคลื่อนไหวภายในเชิงพลวัต

มโนคติ เช่น "ความตรงกันข้าม" "การแบ่งแยก" ซึ่งเฮเกล ชื่นชอบเป็นพิเศษเป็นสิ่งสำคัญในการสร้างความรู้ ความรู้ของปัจเจก บุคคลเป็นสิ่งสำคัญ การเปลี่ยนรูปขององค์กรเกิดขึ้นจากกระบวนการ สร้างความรู้ในระดับปัจเจก หากเราติดตามแนวคิดของเฮเกลแล้วจะ พบว่ากระบวนการของเฮเกลในเรื่องของ SECI ควรมีช่องว่างหรือการ เปลี่ยนรูป และองค์ประกอบอื่นของความตรงข้ามซึ่งเป็นแหล่งกำเนิด ของพลังงานวิภาษวิธี ซึ่งขับเคลื่อนความรู้ตามกระบวนการของเกลียว

ความรู้ ตัวอย่างของการบริหารจัดการในภาพรวมที่คุ้นเคย จะส่งผลให้ เกิดรูปแบบในการสืบทอดมรดก ประวัติศาสตร์ และจิตวิญญาณ

จุดสูงสุดของการเคลื่อนไหวทางปัญญาที่เฮเกลกล่าวถึง คือ "ประวัติศาสตร์" เขาประกาศว่าประวัติศาสตร์คือผลผลิตที่สูงสุดของ พัฒนาการเชิงวิภาษของปัญญามนุษย์ มาร์กซ์ และเองเกล ได้นำแนวคิด นี้มาใช้ในทฤษฎีวัตถุนิยมเชิงประวัติศาสตร์ (Historical Materialism) ของเขา

รูปภาพ 4 : รูปแบบการสร้างความรู้แบบวิภาษวิธี



สิ่งที่เราต้องการนำเสนอในที่นี้คือ มิติที่เป็นกลางของวิภาษวิธี เราเข้าใจวิภาษวิธีในฐานะที่เป็นวิธีหนึ่งของหลายๆวิธีในการแสวงหาความจริง โดยเฉพาะอย่างยิ่งเรามองวิภาษวิธีในฐานะที่เป็นกระบวนการ ที่พลวัตภายในก่อให้เกิดความเข้าใจในหลักการที่ขัดแย้งกับสิ่งทั่วๆ ไป และในฐานะที่เป็นส่วนประกอบที่ผสมกลมกลืนของกระบวนการ SECI ซึ่งอธิบายการเคลื่อนไหวขึ้นข้างบนของกระบวนการเกลียวความรู้ พลวัตที่ฝังอยู่ในกระบวนการวิภาษวิธี นำเราไปสู่ความเป็นเอกภาพที่ซึ่ง บรรลุผลสำเร็จในการบูรณาการโดยการสังเคราะห์

โดยปกติแล้ว วิภาษวิธีเป็นวิธีการที่แม่นยำในการจับสารัตถะ ความคิด และการสังเคราะห์ความรู้ของผู้คน แต่มิได้หมายความว่าเป็น การเคลื่อนไหวโดยตรงสู่สภาพก่อนการผสมกลมกลืน แต่เป็นการใช้ วิธีที่ตรงกันข้ามและเป็นนิเสธ ในการเคลื่อนที่อย่างซิกแซ็กสู่เบื้องบน จุดเน้นอยู่ที่การค้นหาวิธีแก้ปัญาใหม่ๆ ในการแก้ปัญหาที่ยากลำบาก ภาพลักษณ์ของการคิดแบบวิภาษวิธี อาจกล่าวได้ว่าเป็นการแสวงหา ข้อขัดแย้งและค้นหาความจริงที่สูงสุดที่เป็นไปได้และลึกซึ้งที่สุดเท่าที่ จะทำได้

การสร้างความรู้เป็นกระบวนการวิภาษวิธีของการปฏิสัมพันธ์ ระหว่างความรู้แบบฝังลึก และแบบประจักษ์ ดังที่ได้กล่าวในตอนที่แล้ว กระบวนการพลวัตของวิภาษวิธีในการสร้างความรู้ด้วยเจตนารมณ์ที่ ทะเยอทะยานในการแสวงหาความจริง ก็จะมีวิธีการอย่างเป็นระบบใน การสังเคราะห์ความรู้นั้นอยู่ด้วย

กระบวนการสร้างความรู้ (SECI) เคลื่อนจากปัจเจกหนึ่งสู่ ปัจเจกหนึ่ง (S) จากปัจเจกหนึ่งสู่กลุ่ม (E) จากลุ่มสู่องค์กร (C) และ จากองค์กรสู่ปัจเจกอีกครั้ง (I) ในการเคลื่อนไหวแบบเป็นเกลียวขึ้นบน ในช่วงแรกของกระบวนการนี้ กระบวนการสังคมประกิต (S) และ กระบวนการสร้างความรู้ภายนอก (E) สนองตอบต่อการสร้างการ รวมกันขององค์ความรู้ (C) และกระบวนการสร้างความรู้ภายใน (I) สนองตอบต่อประสิทธิภาพ กระบวนการพลวัตเช่นนี้จะรวมถึงสิ่งตรง ข้ามในเชิงวิภาษวิธี เช่นความรู้แบบฝังลึก ซึ่งเป็นปรปักษ์กับความรู้แบบ ประจักษ์ และการสร้างความรู้ซึ่งเป็นปรปักษ์กับประสิทธิภาพ

ขณะเคลื่อนผ่านกระบวนการของ SECI ปัจเจกทั้งหลายจะได้ รับอิทธิพลจากสิ่งแวดล้อม หรือโลกโดยรอบ และดูดซับอิทธิพลต่างๆ เหล่านั้น ผ่านทางกิจกรรมต่างๆ เพื่อให้สามารถรับความรู้นั้น ความ สัมพันธ์ระหว่างปัจเจกทั้งหลายกับสิ่งแวดล้อม เปลี่ยนไปสู่การเป็น ปรปักษ์ต่อกัน (อัตพิสัย VS ปรนัยพิสัย) เมื่ออยู่ในมิติของความรู้แบบ ประจักษ์ สิ่งแวดล้อมจะถูกนำมาวิเคราะห์ ยกเว้นการคำนึงถึง ประสบการณ์ทั่วๆ ไปของปัจเจกบุคคลในเรื่องมิติความรู้แบบฝังลึก ซึ่ง มิได้แบ่งออกเป็น อัตพิสัยและปรนัยพิสัยในการวิเคราะห์ จึงไม่มีสภาพ ที่เป็นปรปักษ์ต่อกันเพราะสิ่งแวดล้อมถูกดึงเข้ามาเป็นส่วนหนึ่งของตัว ตนแล้ว กล่าวอีกนัยหนึ่ง กระบวนการ SECI ได้แก้ไขปัญหาสิ่งตรงข้าม ที่เป็นทวิภาค ระหว่างอัตพิสัยกับปรนัยพิสัยและระหว่างปัจเจกกับ สิ่งแวดล้อม

"ฉันเป็น" (I am) ในฐานะ "อัตพิสัย" (subject) ซึ่งถูกเหวี่ยง เข้าสู่โลกหรือสิ่งแวดล้อมและสภาพต่างๆ รอบตัวและโดยการปฏิบัติการ ของ SECI ฉันจึงได้สร้างความรู้ขึ้นใหม่ต่อโลก พลวัตของ วิภาษวิธี ทำให้ สามารถหลีกเลี่ยงการจัดลำดับความสำคัญและการเลือกระหว่างจิตใจ

ที่เป็นอิสระ หรือ ความตั้งใจของอัตพิสัย กับอิทธิพลของสิ่งแวดล้อม ซึ่งช่วยให้เอาชนะข้อจำกัดของทวิภาค

นักปรัชญาหนึ่งใน 4 ที่เป็นตัวแทนของกระบวนการสังคมประกิต คือ คิทาโร นิชิด้า (Kitaro Nishida) ชี้ให้เห็นว่าความรู้แบบนี้ผ่านลง ในระดับลึกสู่ขอบเขตควมรู้แบบฝังลึก มากกว่าประสบการณ์แต่เพียง อย่างเดียว นิชิด้า อธิบายว่า "การมองเห็นรูปแบบของสิ่งที่ไร้รูปแบบ และการฟังเสียงของสิ่งที่ไร้เสียง" นำไปสู่การทำประสบการณ์ของเรา ให้บริสุทธิ์ จริงๆแล้วเรื่องนี้แตกต่างกันเพียงในรายละเอียดปลีกย่อยจาก พัฒนาการของวิภาษวิธีทางจิตวิญญาณที่เฮเกลอธิบายไว้ แต่ในกรณีของ นิชิด้าจะเกี่ยวกับกระบวนการวิเคราะห์ประสบการณ์แบบวิภาษวิธีอัน สามารถนำเราไปสู่ประสบการณ์บริสุทธิ์ที่ลึกซึ้งยิ่งขึ้น ซึ่งเป็นวิธีการที่ มุ่งลงแนวล่างของเกลียวความรู้แบบฝังลึกที่มากและลึกซึ้งกว่า เฮเกล เห็นว่าการเคลื่อนไหวจากตนเองไปสู่ "ผู้อื่น" เป็นขั้นตอนแรกของพลวัต ความรู้ ซึ่งขัดแย้งกับ นิชิด้า ซึ่งเริ่มที่ "ผู้อื่น" แล้วยกเลิกความเป็น ปรนัยเพื่อเข้าสู่ "ตนเอง" อัชณัตติกญาณ และประสบการณ์บริสุทธิ์ ใน ฐานะที่เป็นขั้นตอนแรกของการเข้าสู่กระบวนการก่อตัวเชิงพลวัตของ องค์ความรู้

วัฒนธรรมทางสติปัญญาที่สำคัญของชีกโลกตะวันออกมีอิทธิพล ต่อทฤษฎีวิภาษวิธีของนิชิด้าเป็นอย่างมาก รวมถึงแนวคิดทางพุทธ ศาสนา ซึ่งหมายความว่าทุกสิ่งที่เกิดขึ้นเป็นจริงและทำประสบการณ์ ให้บริสุทธิ์ จนถึงระดับที่สามารถสัมผัสได้ด้วยกาย นิชิด้าเองได้กล่าว ไว้ว่า "ในการเผชิญหน้ากับปรัชญาตะวันตก ข้าพเจ้าได้พัฒนาปรัชญาของความไม่มีอะไรสมบูรณ์ (Absolute Nothingness)" และกล่าวว่า

ความคิดของเขามีองค์ประกอบซึ่งชี้ไปในทิศทางตรงข้ามกับแนวคิดของ โลกตะวันตก

ยิ่งไปกว่านั้น ตัวอย่างที่น่าทึ่งของความคิดตะวันออกคือการที่ เหมา เจ๋อตุง (Mao Zedong : 1893 - 1976) ได้ใช้วิภาษวิธีเพื่อ ผสมผสานแนวคิดของมาร์กซ์เข้ากับแนวคิดของเลนิน และบริบทของ ประเพณีจีนโบราณ เหมา ไม่ใช่นักปราชญ์ แต่เป็นนักปรัชญาและเหนือ สิ่งอื่นใดเป็นนักปฏิบัติ ดังเช่น การฝึกปฏิบัติตามวิธีการสร้างความรู้เชิง พลวัต และการเชื่อมโยงความรู้กับประสบการณ์ ในหนังสือที่เขาเขียน เรื่อง "สู่การปฏิบัติ" (On Practice) เหมาสอนไว้ดังนี้ "การปฏิบัติก่อ ให้เกิดความรู้ ยิ่งปฏิบัติมาก ยิ่งมีความรู้มาก จงดำเนินต่อไปให้เป็น กิจวัตรเพื่อเน้นย้ำสะท้อนตัวตนตลอดไป" และอธิบายต่อไปว่า "หากท่าน ปรารถนาอยากได้ความรู้ จงปฏิบัติเพื่อว่าท่านอาจสามารถเปลี่ยนสภาพ ความเป็นจริง หากท่านอยากรู้ว่า ลูกแพร์มีรสชาติอย่างไร ท่านก็ต้อง เปลี่ยนแปลงลูกแพร์นั้นโดยการกัดกินลูกแพร์ด้วยตัวท่านเอง" หรือ "ท่านไม่สามารถจับลูกเสือได้ หากท่านไม่เข้าไปในถ้ำเสือ" เหมาถ่ายทอด ความคิดผ่านบันทึกสั้นๆ ที่น่าสนใจ ซึ่งสะท้อนความจริงที่ได้จากการ ปฏิบัติและญาณวิยาของผู้คน

การเน้นที่การปฏิบัตินี้สะท้อนให้เห็นความจริงที่ปฏิบัติมาเป็น เวลานานในอดีตของประเทศจีน "ความรู้ที่แท้จริงทั้งหมดมีรากเหง้าอยู่ ในประสบการณ์ตรง ความรู้ที่แยกออกจากการปฏิบัตินั้นเป็นไปไม่ได้ ความรู้เริ่มต้นจากประสบการณ์ นี่คือ วัตถุนิยมของทฤษฎีแห่งความรู้ ความรู้ที่มีเหตุผลขึ้นอยู่กับความรู้ที่ได้จากประสาทสัมผัส ซึ่งจะต้อง พัฒนาไปเป็นความรู้ที่มีเหตุผล" ทฤษฎีของเหมาเรื่อง "เอกภาพของ

ความรู้และการกระทำ" กล่าวว่า ความรู้และการกระทำคือ สองด้าน ของเหรียญเดียวกัน ซึ่งดูเหมือนว่าจะนำมาจากแก่นแท้ของปรัชญา ปฏิบัตินิยมของเจมส์และดิวอื้ แม้จะมีมาก่อนนานกว่า 500 ปี ทั้งหมด นี้สะท้อนให้เห็นความเป็นตัวเองในระดับสูงเกี่ยวกับประสบการณ์และ การปฏิบัติในแนวคิดแบบตะวันออก

การคิดแบบตะวันออกหลีกเลี่ยงการแบ่งแยก เช่นที่ปฏิบัติกันใน แนวคิดตะวันตก เกี่ยวกับเหตุผลและอารมณ์ อุดมคติจากการปฏิบัติจริง เหตุผลจากประสบการณ์โดยเอนเอียงเข้าหาวิภาษวิธีในแบบที่อ่อนโยน และยืดหยุ่นกว่า วิธีการคิดแบบตะวันออกนี้ บาสเกอร์ (Bhasker) เรียก แนวคิดนี้ว่าเป็นปรัชญาสัจจนิยม (Realism) ซึ่งไม่อยู่บนพื้นฐานของ ประสบการณ์หรือความจริงแต่ไปไกลกว่านั้น เหมาได้เสนอแนวคิดนี้เช่น กันในผลงานของเขาเรื่อง **"บนความขัดแย้ง"** (On Contradictions) ยกตัวอย่างเช่น เหมาอธิบายการปฏิวัติของจีนด้วยความขัดแย้ง 2 ประการ คือ จักรวรรดินิยมขัดแย้งกับประเทศจีน และระบบขุนนาง ขัดแย้งกับประชาชนจีน เหมาชี้ให้เห็นว่าลำดับความสำคัญของความ ขัดแย้งเปลี่ยนไปเรื่อยๆ ตามกาลเวลา เมื่อเราพยายามจะแสดงภาพของ ความคิดนี้ให้ปรากฏ ก็ดูเหมือนว่าผลลัพธ์ทั้งสองด้านของ "หยิน" และ"หยาง" ในลัทธิเต๋าจะขยายออกพร้อมกับการเคลื่อนที่เป็นวงกลม เหมือนชิงช้าสวรรค์ แนวคิดตะวันออกเกี่ยวกับความขัดแย้งรวมทั้ง แนวคิดเกี่ยวกับความวุ่นวาย ซึ่งมิได้จำกัดอยู่ที่การเทียบเคียงกับที่ระดับ แนวคิดฝ่ายตรงข้าม เหมาได้ปรับใช้ประเพณีของฉีนเกี่ยวกับการคิดเชิง ประสบการณ์ในทฤษฎีวิภาษวิธีของเขา เกี่ยวกับการปฏิบัติและการเน้น การเคลื่อนที่แบบเกลียวความรู้

ในการค้นพบความจริงผ่านการปฏิบัติเพื่อที่จะพิสูจน์และพัฒนา ความจริง เพื่อเริ่มต้นความรู้จากประสาทรับรู้และพัฒนาสู่ความรู้เชิง เหตุและผล และเพื่อเริ่มจากความรู้เชิงเหตุและผลสู่การปฏิบัติเชิงปฏิบัติ โดยตรงและหล่อแบบความเป็นอัตพิสัยและโลกของปรนัย การปฏิบัติ ความรู้ การปฏิบัติมากขึ้น การมีความรู้มากขึ้น การเกิดซ้ำๆ ในวงจร รูปแบบดังกล่าวสู่สภาพที่ไร้ขอบเขตจำกัด และในแต่ละวงจร บริบทของ การปฏิบัติและความรู้จะได้รับการยกระดับให้สูงขึ้น ทั้งหมดนี้คือ ทฤษฎี วัตถุนิยมแบบวิภาษวิธี และทฤษฎีนี้เป็นหนึ่งเดียวกับความรู้และการ กระทำ

(Mao, On Practice)

# การนำความรู้สู่การปฏิบัติ เพื่อก้าวสู่ยุคของพู้ปฏิบัติงาน ที่ใช้ความรู้และทักษะเป็นฐาน

ปัญหาและความเปลี่ยนแปลงที่เกิดขึ้นอย่างรวดเร็วในตลาด ทั่วโลกนั้น นับว่าซับซ้อนหาที่เปรียบมิได้ ข้อตัดสินใจในเรื่องทางเลือก ต่างๆนั้น ถือได้ว่าเป็นกับดัก เนื่องจากเราไม่ได้ทำความเข้าใจว่าจริงๆ แล้ว ผู้บริหารจัดการต้องทำอะไรบ้าง สิ่งท้าทายของผู้บริหารจัดการ ทุกวันนี้ไม่ใช่เพียงเลือกทางเลือกหนึ่งจากการเลือกหลายๆ ทาง แต่ต้อง รังสรรค์ทางเลือกต่างๆ ขึ้นด้วยตนเอง

ความจำเป็นในยุคของความรู้คือ ความสามารถในการคิดเชิง สร้างสรรค์ และความสามารถในการคิดเชิงตรรกะ เทคนิคการสร้าง ความรู้ กระตุ้นได้เพียงสมองซีกซ้าย (ใช้ในการคิดอย่างมีเหตุผล) หรือ ไม่ก็ซีกขวา (ใช้สร้างความคิด) เท่านั้น จะว่าไปแล้วเทคนิคเหล่านี้ก็ ทำงานได้เพียงผิวเผินและทำได้เพียงสำรวจความคิดต่างๆ หรือจัดระบบ อย่างมีเหตุมีผลเท่านั้น ซึ่งอาจช่วยพัฒนาความคิดในเรื่องผลิตภัณฑ์หรือ วิเคราะห์ปัญหา และอาจมีประโยชน์ในการเพิ่มผลผลิตในศตวรรษที่ 20 แต่ในศตวรรษที่ 21 สิ่งท้าทายคือการสร้างผลิตภัณฑ์ใหม่ๆ หรือ แนวคิดในการพัฒนาระบบใหม่ๆ ซึ่งช่วยแก้ปัญหาได้ ผู้คนและองค์กร จำเป็นต้องมีกระบวนการความรู้เพื่อตอบปัญหาในเรื่องต่างๆ และต้อง

สร้างแนวคิด นโยบายใหม่ๆ เป็นที่ประจักษ์แล้วว่า การตอบสนองต่อ ปัญหา โดยการเลือกว่าจะทำ "อย่างไร" นั้นไม่เป็นการเพียงพออีกต่อไป องค์กรต่างๆ ล้วนแต่ต้องการปัจเจกบุคคลที่สามารถคิดเกี่ยวกับ "อะไร" และ "ทำไม" มากขึ้นทุกที แต่ก็ยังไม่มี่วิธีการที่ชัดเจนที่จะช่วยให้องค์กร ต่างๆ จัดการกับสิ่งท้าทายเหล่านี้ได้

ทุกวันนี้ มีลูกจ้างเป็นจำนวนมากที่มีแนวคิดหรือต้นทุนทาง ปัญญาที่มีอิทธิพลต่อค่านิยมทั้งปวงขององค์กร ด้วยเหตุนี้จึงเป็นเรื่อง ปกติที่องค์กรต่างๆ ล้วนประสบปัญหา "สมองไหล" เมื่อลูกจ้างเหล่านั้น ออกไป องค์กรจึงอยู่ในภาวะอันตรายเพราะมิได้สัมผัสกับความจริง ใหม่ๆ ของเศรษฐกิจฐานความรู้ ทักษะที่ประกันความสำเร็จของเราวันนี้ อาจล้าสมัยในวันรุ่งขึ้น และหากว่าเราไม่คอยถามตนเองอยู่ตลอดเวลา ว่า "ฉันมาอยู่ตรงนี้ทำไม" เมื่อนั้นเราก็จะสูญเสียการประสานสัมพันธ์ ระหว่างสังคม เศรษฐกิจ และจิตวิญญาณ ไปในทันที การเผชิญกับปัญหา เหล่านี้ทำให้ความรู้สึกในด้านวิกฤติภายในองค์กรมีมากขึ้นทุกขณะ

ลองพิจารณาคำกล่าวของ มาซาฮิโกะ ฟูจิวารา (Masahiko Fujiwara) นักคณิตศาสตร์ ว่าเขากล่าวเกี่ยวกับปัญหาเหล่านี้อย่างไร

"ในการประชุมเพื่อให้ได้แนวทางในการตัดสินใจเชิงมิติที่หลาก หลายในระดับท้องถิ่น โดยใช้ตรรกะประกอบการคิดอย่างมีเหตุผล ยัง ไม่เพียงพอ อารมณ์ก็เป็นเรื่องที่เกี่ยวข้อง ผู้คนเลือกสมมติฐานตาม ค่านิยม ทรรศนะทีมีต่อชีวิต โลก และต่อบุคคลอื่น รากฐานของสิ่ง เหล่านี้คือ การกลั่นกรองทางวัฒนธรรมและอารมณ์"

เนื่องจากแต่ละบุคคลจะซึมซับและเพิ่มพูนความรู้เข้าไว้ในตัว วิธี การดำเนินชีวิตและการดำรงชีวิตจึงกลายเป็นตัวเลือกที่สำคัญ ทางเลือก ระหว่างการทำงานกับชีวิตหรือความสมดุลระหว่างงานและชีวิต ล้วน มีอิทธิพลต่อการใช้สติปัญญาของเราในการดำรงชีวิต เชื่อมโยงกับการ แสดงออกของตัวตนและความปรารถนาที่จะบรรลุความเป็นตัวตน อย่างสูงสุด ความรู้ คือสติปัญญาของแต่ละคนที่จะใช้ในการดำเนินชีวิต ด้วยเหตุนี้เอง ปรัชญาจึงเป็นสิ่งสำคัญมาก

### "ปรัชญา" กับการบริหารจัดการ

ความชำนาญในการแก้ปัญหาต่างๆ เป็นเรื่องของแต่ละบุคคล เป็นเรื่องของการกระทำเพื่อแก้ปัญหาเหล่านั้น ซึ่งไม่มีคู่มือช่วยแก้ เปรียบเหมือนว่าแต่ละคนถูกจับโยนเข้าไปสู่สถานการณ์ต่างๆ เพื่อสร้าง ความคิดในการแก้ปัญหาให้ผ่านพ้นอย่างรวดเร็วภายใต้เงื่อนไขและ บริบทนั้นๆ ด้วยลักษณะสำคัญนี้เอง ที่ทำให้เราต้องพัฒนา "วิธีการสร้าง ความรู้" ขึ้น เพื่อแก้ปัญหาที่เรามีร่วมกันในวิถีแห่งการดำรงชีวิต

เพื่อหลีกเลี่ยงความเข้าใจผิด เรามิได้กล่าวอ้างว่าวิธีแก้ปัญหา เก่าๆ เช่น การคิดแบบมีเหตุมีผลเป็นวิธีที่เปล่าประโยชน์ เพราะว่า การใช้วิธีการต่างๆ ดังกล่าวนี้เป็นเครื่องมืออาจช่วยให้เราได้คำตอบบ้าง ตามความสามารถของผู้ประสบปัญหา ดังนั้น จึงเป็นเรื่องสำคัญที่ แต่ละคนต้องเรียนรู้อย่างต่อเนื่อง และคิดด้วยเจตคติทางปัญญาของตน โดยไม่เพียงแต่ใช้วิธีการสร้างความรู้ และเทคนิคการนำเสนอเพื่อหาวิธี แก้ปัญหาเฉพาะเรื่อง กล่าวอีกนัยหนึ่งแต่ละคนจำเป็นต้องมีวินัยทางสติ ปัญญา (Intellectual Discipline)

ความรู้มีความสำคัญเพิ่มมากขึ้น ทำให้จำเป็นต้องเปลี่ยนวิธี การคิดและตระหนักถึงเรื่องการจัดการ แต่ละคนมีประสบการณ์ และ เรื่องราวต่างๆ ตามความจำเป็นซึ่งควรต้องนำมาพิจารณาอย่างถ่องแท้ ให้สัมพันธ์กับวิถีชีวิตของแต่ละคนและยังคงวัตถุประสงค์ไว้ เรายัง เข้าใจว่าค่านิยม และความเชื่อของแต่ละคน รวมถึงวิทยาการ สมัยใหม่มีอิทธิพลต่อการบริหารจัดการ การบริหารจัดการตามแบบ ดั้งเดิมนั้น มักประกอบด้วยวิทยาการหรือศิลปะสาขาต่างๆ โดยการ เริ่มต้นจากปรัชญา การศึกษาวิทยาการสาขาอื่นๆ จึงเกิดขึ้น แต่ปรากฏ การณ์หนึ่งซึ่งสะท้อนให้เห็นถึงความท้าทายในการนำศาสตร์ต่างๆ ไปใช้ ร่วมกัน นั่นคือเรื่อง "การจัดการ"

ลองพิจารณาตัวอย่างต่อไปนี้ วิทยาศาสตร์ และวิทยาศาสตร์ ประยุกต์ (เทคโนโลยี) ไม่รวมมิติในเรื่องค่านิยม (ซึ่งขึ้นอยู่กับความนึก คิดของบุคคล) แต่การปฏิบัติของคนตั้งอยู่บนพื้นฐานของค่านิยม และใช้ วิทยาศาสตร์ และเทคโนโลยีไปตามแนวทางของค่านิยม ความเป็นมา ของหลักการดังกล่าวได้หายไปตั้งแต่ยุคอริสโตเดิ้ล แต่กระนั้นก็เป็นที่ รับรู้กันว่าคุณธรรมทางด้านสติปัญญาสำคัญมากที่สุดในการบริหาร จัดการ เราแตกปัญหาออกเป็นประเภทต่างๆ โดยคำนึงถึงในแง่ของ ปัจเจกบุคคล กลุ่มคน องค์กร และสิ่งแวดล้อมที่มีคุณลักษณะพิเศษ อย่างไรก็ตาม การวิเคราะห์องค์ประกอบเล็กๆ นั้น ยังไม่เพียงพอที่จะ เข้าใจในเรื่องการจัดการ มักมีการกล่าวอ้างบ่อยๆ ว่าการวิจัยด้านการ จัดการเป็นศาสตร์อย่างหนึ่ง แต่หากศาสตร์นั้นไม่ได้เป็นประโยชน์ต่อการ บริหารจัดการก็ไม่นับว่าเป็นศาสตร์ที่แท้จริง เมื่อพิจารณาประวัติศาสตร์ ของการจัดการแล้วจะพบว่า การนำศาสตร์ไปประยุกต์ใช้ไม่เป็นเงื่อนไข เพียงพอสำหรับการเป็นทฤษฎีที่ดี ในการจัดการนั้น การพัฒนาวิธีการที่ เป็นระบบเชิงวิทยาศาสตร์ เชิงวิทยาการและเชิงปฏิบัติเป็นสิ่งจำเป็นยิ่ง

### ยุคของผู้ปฏิบัติงานที่ใช้ความรู้และทักษะเป็นฐาน

ความรู้คือแหล่งสำคัญที่สุดในการสร้างคุณค่าของหน่วยงาน แนวคิดดังกล่าวได้ก่อให้เกิดความสนใจอย่างมากในหลายๆ ปีที่ผ่านมา คุณค่าสามารถสร้างความรู้ได้มากเท่าใด เราจะสร้างความรู้ใหม่ๆ ได้ อย่างไร กลายเป็นคำถามสำคัญที่สุดที่มิได้จำกัดอยู่แต่เฉพาะในกลุ่ม บริษัทเท่านั้น ลองพิจารณาถ้อยคำสำคัญต่อไปนี้ เศรษฐกิจฐานความรู้ อุตสาหกรรมฐานความรู้ การจัดการความรู้ หรือข้อความต่างๆ ดัง ต่อไปนี้

"สำหรับประเทศที่เป็นแนวหน้าทางเศรษฐกิจโลก ความสมดุล ระหว่างความรู้และทรัพยากรได้ย้ายไปสู่ด้านความรู้ซึ่งกลายเป็นปัจจัย สำคัญที่สุดในการกำหนดมาตรฐานการครองชีพมากกว่าที่ดิน เครื่องมือ ต่างๆ และแรงงาน ปัจจุบัน เศรษฐกิจที่ก้าวหน้าที่สุดในด้านเทคโนโลยี นั้น คือเศรษฐกิจฐานความรู้"

(World Development Report, 1999)

"ข้าพเจ้าเชื่ออย่างจริงจังว่า เศรษฐกิจฐานความรู้คือหนทาง ที่ดีที่สุดสู่ความสำเร็จและความรุ่งเรือง แต่เราต้องระมัดระวังที่จะไม่ ทำความผิดขั้นพื้นฐาน เราต้องไม่คิดว่าเศรษฐกิจฐานความรู้เป็นเรื่อง ของอนาคต เกิดขึ้นในอนาคตเท่านั้น เศรษฐกิจฐานความรู้อยู่ที่นี่แล้ว ในขณะนี้ เศรษฐกิจที่ขับเคลื่อนโดยความรู้ คือ การเปลี่ยนแปลงที่สำคัญ ผมเชื่อว่าเศรษฐกิจดังกล่าวเปรียบได้เท่ากับเศรษฐกิจที่ขับเคลื่อนโดย เครื่องจักรในยุคแห่งการปฏิวัติอุตสาหกรรมทีเดียว"

(Tony Blair, 2000)

"ความก้าวหน้าทางสังคมและเศรษฐกิจจะบรรลุได้ด้วยการ ประยุกต์ใช้ความรู้เป็นสำคัญ"

(World Bank, 2002)

สายพันธุ์ของนักแข่งขันรุ่นใหม่ปรากฏแล้ว ส่วนใหญ่มาจาก เอเชียและอีกไม่นานก็จะมาจากรัสเซียและยุโรปตอนกลาง ประเทศต่างๆ เหล่านั้นซึมซับมาตรฐานโลกในเรื่องของการจัดการและเทคโนโลยีได้ อย่างรวดเร็ว และจะให้ความสำคัญในเรื่องความจำเป็นของการปฏิรูป ทางสังคมและเศรษฐกิจอยู่เสมอหรือการมีค่านิยมในการแข่งขันที่ยั่งยืน"

Word Competitiveness Yearbook, 2004 (Press Release)

ตั้งแต่ช่วงทศวรรษที่ 90 จนมาถึงขณะนี้ ศูนย์กลางของการ อุตสาหกรรมได้ย้ายไปสู่ความรู้ ลองพิจารณาบรรษัทข้ามชาติต่างๆ ที่ ทำผลกำไรมหาศาลนั้น มักเป็นบริษัทเจ้าของอุตสาหกรรมต่างๆ ได้แก่ ซอฟแวร์ การเงิน การบริการด้านข่าวสาร การให้คำปรึกษา สื่อสาร มวลชน เภสัชกรรม และไบโอเทคโนโลยี ข่าวสารหรือความรู้คือหัวใจ ของกิจการบริษัท ความเปลี่ยนแปลงนี้เองที่ทำให้เศรษฐกิจฐานความรู้ มาสู่ความเป็นจริง แม้แต่อุตสาหกรรมการผลิตซึ่งเคยเน้นที่การผลิต สินค้าเป็นจำนวนมากๆ ก็ยังพยายามที่จะก้าวให้เลยไปจากจุดนี้ และ เปลี่ยนเป็นอุตสาหกรรมที่เน้นเรื่องความรู้ โดยเข้าสู่ความรู้ด้านการ ตลาดที่สะสมมาจากความสัมพันธ์กับลูกค้า การเจรจาต่อรอง หรือการ พัฒนาเทคโนโลยีแบบลองผิดลองถูก ตราสินค้าและสิทธิบัตร หรือผลิต สินค้าที่ตอบสนองอุปสงค์ของลูกค้าได้อย่างสมบูรณ์และทันเวลา

ภายในบริบทนี้เอง ที่ตลาดเริ่มประเมินคุณค่าของบริษัทตาม ความสามารถขององค์กร (พลังอำนาจทางความรู้) ในการสร้าง ผลิต และใช้ความรู้ สินทรัพย์ความรู้ทั้งที่ปรากฏและไม่ปรากฏให้เห็นหรือ สมรรถนะให้รวมกันแล้วเป็นสินทรัพย์ที่มีมูลค่าในตลาด หรือของบริษัท ซึ่งกลายเป็นมาตรการที่สำคัญในการประเมินผลการดำเนินงานของ บริษัท มูลค่าของสินทรัพย์ความรู้ที่แตะต้องไม่ได้มักมีค่าสูงกว่าคุณค่า ของสินทรัพย์ที่แตะต้องได้ ตลาดปัจจุบันนี้ประเมินสินทรัพย์และ ความรู้ของบริษัท ซึ่งรวมถึงทุนทางสติปัญญา วิธีการที่เป็นเอกลักษณ์ ตราของสินค้าและบริษัท สินทรัพย์ความรู้รวมถึงผลกระทบจากการ ประเมินในฐานะที่เป็นส่วนหนึ่งของคุณค่าบริษัท เราจึงสามารถกล่าวได้ ว่ายุคของการจัดการความรู้ได้มาถึงแล้วเมื่อมีการสร้างหรือใช้ความรู้ใน ระดับองค์กร โดยพัฒนาไปด้วยกันกับลูกค้า และตลาดจะเป็นผู้ตัดสิน คุณค่าขององค์กร

"ผู้ปฏิบัติงานที่ใช้ความรู้ และทักษะเป็นฐาน" (Knowledge Worker) กำลังแพร่กระจายออกไปอย่างกว้างขวางเพราะคำนี้บ่งบอก ความแตกต่างพื้นฐานระหว่างคนงานผู้ใช้ แรงงาน และกลุ่มพนักงาน ระดับบน รวมถึงมนุษย์เงินเดือนของญี่ปุ่น ในอดีต มูลค่าทางเศรษฐกิจ เกิดจากพนักงาน พนักงานระดับบนจะดู แลกิจกรรมที่ไม่เกี่ยวข้องโดย ตรงกับการผลิต เช่น ฝ่ายบุคคล อย่างไรก็ตาม การผลิตสินค้ามูลค่า ต้องเปลี่ยนไปกล่าวคือ ไม่จำเป็นจะต้องผลิตในโรงงานหรือใช้อุปกรณ์ หนักเสมอไป แต่อาจเป็นสินค้าประเภทสื่อเพื่อการแก้ปัญหา การบริการ การให้ข้อมูล หรือกระบวนการผลิตใหม่ๆ ที่บูรณาการสิ่งต่างๆ เหล่านี้ เข้าด้วยกัน การเปลี่ยนแปลงดังกล่าวมิได้จำกัดอยู่เพียงอุตสาหกรรมหรือ

ภาคหนึ่งภาคใดโดยเฉพาะหรือกล่าวได้ว่าความรู้และสินทรัพย์ความรู้ ซึ่งผู้คนหรือองค์กรผลิตออกมากำลังกลายเป็นแหล่งของสิ่งมีค่าทาง เศรษฐกิจ ในบริบทนี้ ผู้ปฏิบัติงาน ที่ใช้ความรู้และทักษะเป็นฐานซึ่งเป็น ผู้ก่อให้เกิดคุณค่าในฝ่ายผลิตจะเป็นศูนย์กลางของการทำงาน ซึ่งไม่ใช่ พนักงานระดับบนที่อยู่ในฝ่ายบุคลากร ผู้ปฏิบัติงานที่ใช้ความรู้และทักษะ เป็นฐานแต่ละคนจะทำงานตามวิธีการที่แต่ละคนต้องการจะทำ โดยมี แนวโน้มที่จะเก็บสะสมความรู้ภายในเครือข่าย เมื่อเปรียบเทียบกับ ศตวรรษที่ 20 แล้ว สังคมความรู้มีความแตกต่างจากปัจจุบัน เนื่องจาก ความรู้ใหม่ได้กลายเป็นสิ่งจำเป็นมากกว่าในอดีต สิ่งนี้ได้ก่อให้เกิดช่วง เวลาของการแข่งขันที่จำเป็นต้องมีการ อบรมทางปัญญาอย่างต่อเนื่อง และจะเป็นภัยวิกฤตหากไม่ได้สร้างความรู้ใหม่ๆ ให้เกิดขึ้น

## ความเสื่อมของสติปัญญากำลังคุกคามเศรษฐกิจชั้นนำ

องค์กรทั้งหลายที่ประสบความสำเร็จในอดีตกำลังประสบความ ลำบากที่จะพยุงตัวให้รอดในยุคของการแข่งขันความรู้ในโลกปัจจุบัน ด้วยไม่มีสมรรถนะความรู้เพียงพอที่จะพัฒนาแนวคิดในเชิงลึก

สำหรับการบริหารในระดับบนนั้น ผู้บริหารมักไม่คุ้นเคยกับ ปรัชญาหรือวิธีการสร้างความรู้ ด้วยคำที่พวกเขามักใช้กล่าวเกี่ยวกับ ปรัชญา คือ "เลื่อนลอย" "นามธรรมเกินไป" "ไกลจากความเป็นจริง" หรือ "ประวัติศาสตร์ไม่ซ้ำรอยตัวเอง" การบริหารจัดการระดับสูงของ ญี่ปุ่นมักติดกับอยู่ในเรื่องที่ตนสนใจเกี่ยวกับสถานที่ทำงาน หรือใน การคิดเพื่อให้ได้กำไรสูงสุด ซึ่งเป็นเรื่องที่มีค่ามาก แต่พวกเขาปล่อยให้ งานด้านความรู้เป็นหน้าที่ของการบริหารระดับกลางหรือของฝ่าย

บุคลากรของหน่วยงาน โดยผู้บริหารระดับสูงยกอำนาจการควบคุมทาง
ยุทธศาสตร์และการคิดค้นนวัตกรรมหรือคุณค่าในระดับสากลให้แก่
ผู้บริหารระดับกลาง อย่างไรก็ตามปรัชญาหรือการเข้าใจทุกอย่างอย่าง
ทะลุปรุโปรงที่ช่อนอยู่เบื้องหลังตัวเลขกลายเป็นเรื่องสำคัญมากกว่า
โดยเน้นสถานที่ทำงาน ซึ่งสามารถก่อให้เกิดประสบการณ์ที่สำคัญได้
แต่ก็เป็นเรื่องจำเป็นมากที่จะต้องตระหนักถึงประสบการณ์ของตนเอง
และตรงนี้เองที่สถานที่ทำงานไม่สามารถช่วยอะไรได้ อย่างไรก็ตาม
ประสบการณ์ที่ได้จากที่ทำงานสามารถจำกัดศักยภาพของเราและนำไป
สู่การสร้างประสบการณ์อย่างง่ายๆ ซึ่งเป็นเรื่องยากที่จะคิดให้ไกลเกิน
กว่าของแขตของประสบการณ์ที่ได้รับจากองค์กร

หากไม่พิจารณาถึงตัวอย่างที่เด่นๆ แล้ว ปรัชญาเกี่ยวกับองค์กร ในปัจจุบันนี้ไม่ได้กล่าวถึงเรื่องความจำเป็นของเศรษฐกิจฐานความรู้ เลย ไม่เน้นเรื่องความรู้ การสร้างสรรค์ หรือคุณค่าของความเป็นมนุษย์ ผู้บริหารจัดการจำนวนมากซึ่งมีประสบการณ์ในช่วงการเติบโตอันยาว นานในญี่ปุ่น และในอเมริกา ในช่วงทศวรรษที่ 80 และ 90 ล้วนแล้ว แต่ยังติดอยู่กับ "มนต์" ของ "พลังแห่งความสำเร็จ" แบบเก่าๆ เรา สามารถสรุปย่อปรัชญาการบริหารจัดการของประเทศญี่ปุ่นหรือประเทศ อุตสาหกรรมอื่นๆ ในปัจจุบัน ซึ่งล้วนแต่มีกุญแจสำคัญ ได้แก่ "การ ลงมือทำให้ดีที่สุด" "หลักแห่งความสำเร็จ" หรือเพราะเครื่องมือต่างๆ ที่นำมาใช้ทั้งหมดนี้ไม่เจาะลึกพอที่จะเปลี่ยนการกระทำที่ก่อให้เกิด ผลผลิตที่ไร้ผลเพราะไม่ได้ให้ปรัชญาที่ครอบคลุมทุกเรื่อง การขาดหาย ไปของส่วนนี้อธิบายได้ว่าไม่มีความเปลี่ยนแปลงทางนวัตกรรมเกิดขึ้น เลยในช่วง 10 ปี แห่งความชะงักงันทางเศรษฐกิจ ผู้จัดการในอเมริกา

และประเทศอื่นๆ ก็ดูเหมือนว่า กำลังรอเข้าสู่ยุค**อินเทอร์เน็ต** ในช่วง ปลายทศวรรษที่ 90

ดูเหมือนว่าบริษัทญี่ปุ่นจะได้ประโยชน์จากคุณภาพเฉลี่ยด้าน ทักษะของแต่ละคนและองค์กร ด้านประสบการณ์การทำงานซึ่งช่วย พัฒนาความรู้ และทักษะแฝงของแต่ละคนและองค์กรความสามารถแฝงของบริษัทญี่ปุ่นเหล่านั้นต่อมาได้ถูกนำมาพิจารณารวมกันและให้คำ จำกัดความว่า "สมรรถนะในการผลิต" แต่ก็ไม่ได้ช่วยเสริมสร้างแนวคิด ของระบบธุรกิจ ยิ่งไปกว่านั้นอัตราการว่างงานในกลุ่มคนหนุ่มสาวที่ เพิ่มสูงขึ้นทำให้อัตราส่วนแรงงานฝีมือลดลง ประเทศต่างๆ ในยุโรปกลับ ใช้คำจำกัดความในเชิงตรงกันข้ามเพื่ออธิบายคำว่าสมรรถนะที่นำมาใช้ ตัดสินว่าเพราะเหตุใดหลายส่วนของบริษัทจำต้องได้รับการบริหาร โดยบริษัทอื่นหรือตั้งอยู่ในประเทศอื่น ดังนั้น จึงถึงเวลาที่จะต้องทำความ เข้าใจ สมรรถนะเหล่านั้นให้ดีขึ้นในระดับพื้นฐานของวิธีการสร้าง ความรู้เพื่อสร้างคุณค่า และไปไกลกว่าจุดคุ้มทุน ความเสื่อมถอยของ การใช้สติปัญญาเกิดขึ้นเพราะการใช้วิธีบริหารจัดการแบบเก่าๆ ในการ ตัดสินใจ เพื่อใช้กับการแข่งขันรูปแบบใหม่

# การคิดในระดับที่สูงขึ้นถือเป็นเรื่องจำเป็น

ตัวผลักดันของกระบวนการผลิตในเศรษฐกิจฐานความรู้ คือ แรง จูงใจ ดังที่ปีเตอร์ ดรักเคอร์ (Peter Drucker) ได้ชี้แนะว่า ความคิด หลัก คือ การเลือกด้วยตนเอง งานที่ใช้ความรู้และทักษะเป็นฐาน (Knowledge Work) ต้องการการเลือกด้วยตนเอง องค์กรต้อง เข้าใจว่าผู้ปฏิบัติงานที่ใช้ความรู้และทักษะเป็นฐานไม่ใช่ค่าใช้จ่ายแต่เป็น

สินทรัพย์ บริษัทที่ไม่มีคนงานก็กลายเป็นตึกว่างเปล่า ลองพิจารณา เงื่อนไขในการเพิ่มผลผลิตของงานที่ใช้ความรู้และทักษะเป็นฐานต่อไปนี้

- 1. นิยามของภารกิจ (คิดถึงเป้าหมายของงานสำหรับตนเอง)
- 2. เป็นอิสระแก่ตัวเอง (ลูกจ้างรับผิดชอบต่อการเพิ่มผลผลิต ซึ่ง ต้องการการบริหารจัดการด้วยตนเอง อิสระและตรวจสอบได้)
  - 3. นวัตกรรมที่ต่อเนื่อง (การติดตามนวัตกรรมอย่างต่อเนื่อง)
- 4. การเรียนรู้และให้คำปรึกษาอย่างต่อเนื่อง (พัฒนาตนเอง และสอนผู้อื่น)
- 5. คุณภาพมากกว่าปริมาณ (การเข้าใจว่าคุณภาพต้องมาก่อน คือ กุญแจสำคัญในการเพิ่มผลผลิตของงานที่ใช้ความรู้และทักษะเป็นฐาน)
- 6. การเลือกด้วยตนเอง (ผู้ปฏิบัติงานที่ใช้ความรู้และทักษะเป็น ฐานเลือกที่จะทำงานให้แก่องค์กร)

ความรู้ที่จำเป็นในยุคของคนงานระดับสูง คือ วิธีการเพิ่ม ประสิทธิผลและผลผลิต วิธีการพัฒนากลยุทธ์เพื่อเพิ่มคุณค่าให้แก่ ผลิตภัณฑ์ ทักษะการวางแผน แนวคิด สมมติฐานที่สำคัญต่อการสร้าง คุณค่า ในโรงงาน คุณค่าจะถูกเพิ่มขึ้นระหว่างกระบวนการที่วัตถุดิบหรือ ชิ้นส่วนกำลังเคลื่อนที่ไปบนสายการผลิต ด้วยเหตุผลนี้เอง บทบาทของ คนงานระดับสูงก็คือ การเพิ่มคุณค่าของสินค้าด้วยแนวคิดต่างๆ หรือ โดยการเพิ่มประสิทธิภาพ (การวางแผน)

ทุกวันนี้คนเราเป็นผู้สร้างหรือรังสรรค์คุณค่า ในอดีตนักลงทุน หรือบริษัทเป็นเจ้าของการผลิตเช่น อุปกรณ์ โรงงาน เครื่องมือ และ คนงาน แต่ทุกวันนี้ พวกคนงานเองเป็นเจ้าของความรู้ และวิธีการใน การสร้างและผลิตความรู้นี้คือจุดเริ่มต้นของยุคแห่งการเปลี่ยนแปลงจาก งานสู่งานที่ใช้ความรู้และทักษะเป็นฐาน มันเป็นไปดังนี้ ตามที่ ปีเตอร์ ดรักเคอร์ กล่าวไว้ คือ เพื่อจะสร้างมูลค่าให้ได้มากที่สุดเท่าที่จะทำได้ ภายใต้สถานการณ์เหล่านี้ พวกเขาต้องรับผิดชอบในฐานะที่เป็นหน่วย ปฏิบัติ ทำงานภายใต้การตัดสินใจของตนเอง

ผู้ปฏิบัติงานที่ใช้ความรู้และทักษะเป็นฐานอาจต้องมีเทคนิค หรือ เครื่องมือต่างๆ แต่ที่สำคัญกว่า คือ ทักษะและ "ความรู้เกี่ยวกับ ความรู้" เพื่อเพิ่มผลผลิต กล่าวอีกนัยหนึ่งพวกเขาต้องการสมรรถนะ ในการสร้างแนวคิด และการสร้างวิสัยทัศน์เพื่อปรับใช้อย่างเป็นสากล รวมทั้งการตระหนักถึงบริบทและรูปแบบพฤติกรรมของตนเอง

เพราะเหตุใดผู้ปฏิบัติงานที่ใช้ความรู้และทักษะเป็นฐานจึงขาด วิธีการที่จำเป็นในการเพิ่มผลผลิตของพวกเขา แต่ละคนมีความรับผิดชอบ บางประการ และไม่แสวงหาหรือเรียนรู้สิ่งที่จำเป็นเพื่อให้ได้ผลผลิตที่ดี ขึ้น อย่างไรก็ตาม ความจริงอีกประการหนึ่งก็คือผู้ปฏิบัติงานที่ใช้ความรู้ และทักษะเป็นฐานต้องการบริบทขององค์กรที่แตกต่างออกไป ศาสตร์ ด้านการบริหารเท่าที่สอนและปฏิบัติกันก็มักจะเป็นแค่การให้รางวัลและ การลงโทษหรือการควบคุม ในขณะเดียวกันแรงจูงใจของพวกเขา คือ สิ่งที่มักอยู่ภายในจิตใจ ซึ่งเกิดขึ้นเองตามธรรมชาติ พวกเขาต้องเป็น ตัวของตัวเองและรู้จักยืดหยุ่น และพวกเขาต้องการเสรีภาพเพื่อสำรวจ การสร้างสรรค์ของตนเอง และใช้โอกาสใดๆ ก็ตามที่มองเห็น การริเริ่ม กิจการใหม่ๆ หากทำถูกเวลา สถานที่ และสภาพแวดล้อมที่เอื้อต่อ ผู้ปฏิบัติงานที่ใช้ความรู้และทักษะเป็นฐานแล้ว ย่อมก่อให้เกิดปัจจัยสำคัญ ที่จะสามารถเพิ่มผลผลิต สภาวะที่สำคัญที่สุดน่าจะเป็นวินัยในกระบวนการ ใช้ความรู้สำหรับการปฏิบัติงานในแต่ละวัน

สุดท้าย ลองพิจารณาตัวอย่างของผู้นำทางธุรกิจในฐานะที่เป็น นักปรัชญาเชิงปฏิบัติอย่าง โซอิชิโร ฮอนด้า (Soichiro Honda) ผู้ก่อตั้ง บริษัท ฮอนด้า มอเตอร์ คอนโนซูเกะ มัตซูชิตะ (Connosuke Matsushita) ผู้ก่อตั้งบริษัทเครื่องไฟฟ้ามิซูชิตะ หรือมาซารุ อิบูกะ (Masaru Ibuka) ผู้ก่อตั้งบริษัท โซนี่ และผู้ประกอบการอื่นๆ ที่มี สมรรถนะสูง ซึ่งนอกเหนือจากความสามารถด้านประกอบการแล้วยัง เป็นนักปรัชญาอีกด้วย พวกเขามีค่านิยมของเขาเองและบริหารจัดการ ให้บริษัทเจริญเติบโต พวกเขามิใช่ผู้นำประเภทคอยยืนรับความเคารพ และตะโกนบอกในสิ่งที่ทำการปฏิวัติ เพื่อก่อให้เกิดการเติบโตที่รวดเร็ว ความสำเร็จของนักธุรกิจเหล่านี้อยู่ที่ความอ่อนน้อมถ่อมตน ซึ่งจะสะท้อน ทุกสิ่งทุกอย่างเกี่ยวกับตนเอง ไม่สำลักความเป็นตัวตนของตนและ สามารถมองสิ่งต่างๆ จากมุมมองที่หลากหลาย อย่างไรก็ตาม เมื่อได้ ตัดสินใจทำแล้ว พวกเขาก็จะกระทำอย่างแน่วแน่ แก่นแท้เหล่านี้ เกี่ยวข้องเป็นอย่างดีกับทฤษฎีปรัชญาและการเมืองของพลาโต ซึ่งถือ ได้ว่าการประสบความสำเร็จของพวกเขาเหล่านั้นเกิดจากวิธีการสร้าง ความรู้ตามวิถีแห่งปรัชญาโดยแท้

วิธีการสร้างความรู้ Methodology of Knowledge Creation

### บทส่งท้าย

เมื่อเรามองไปรอบๆ ตัว เราต้องยอมรับว่าหากปราศจาก แนวคิดใหม่ๆ ชีวิตก็ดำเนินไปได้ เราไม่จำเป็นต้องเผชิญกับปัญหา ความสามารถในการตัดสินใจก็ยังคงดีอยู่ แต่นั่นคือเรามิได้แสวงหา ความรู้ที่จำเป็นเพิ่มมากขึ้น

ถึงเวลาแล้วที่เราควรเริ่มตระหนักถึงความสำคัญของปรัชญา พื้นฐาน ซึ่งมีพื้นฐานมาจากการรวบรวมความรู้และสติปัญญาจาก งานอันชาญฉลาด รวมถึงวินัยในเชิงปัญญา ซึ่งบ่มเพาะมาตั้งแต่ ยุคกรีกโบราณ กว่า 2,500 ปี ที่สามารถใช้เป็นแนวทางก่อให้เกิด วิธีการสร้างความรู้อันสามารถช่วยให้ปัจเจกบุคคลและองค์กรต่างๆ อยู่รอดปลอดภัยในสังคมแห่งความรู้นี้

วิธีการสร้างความรู้ Methodology of Knowledge Creation

# ผู้จัดทำเอกสาร

#### ที่ปรึกษา

ดร. สมบัติ สุวรรณพิทักษ์ ผู้อำนวยการสำนักบริหารงานการศึกษานอกโรงเรียน

#### ผู้อำนวยการผลิต

นางวัทนี จันทร์โอกุล ผู้อำนวยการกลุ่มแผนงาน

#### ผู้เขียนต้นฉบับ

Dr. Ikujiro Nonaka

Mr. Noboru Konno

Dr. Patrick Reinmoeller

#### ผู้แปล

ดร. ทวี นาคบุตร

#### ผู้บรรณาธิการ เรียบเรียงและจัดทำต้นฉบับ

นางสาวรุ่งอรุณ โอมาศ

#### ผู้จัดพิมพ์

นางสาวพัชราภา มณีรัตน์

นางสาววรรณวิมล ภักดี

นางสาวนริสา เนื่องขันขวา

นายเจษฎา ประสงค์ยิ่ง